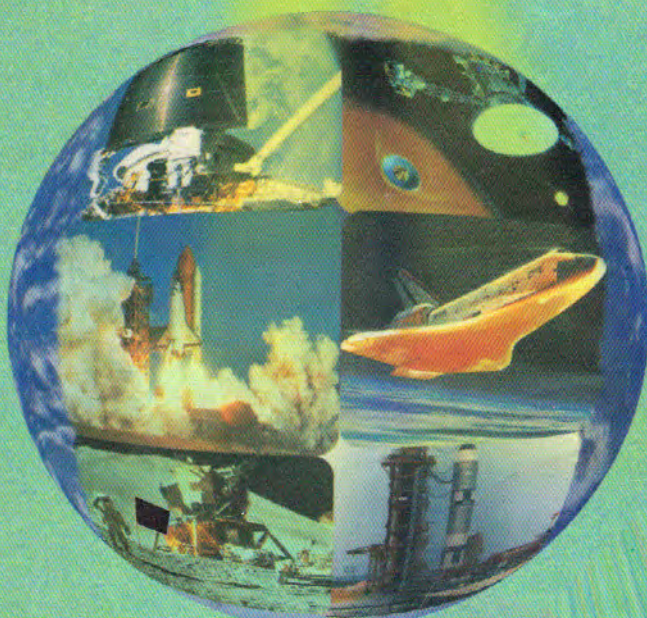
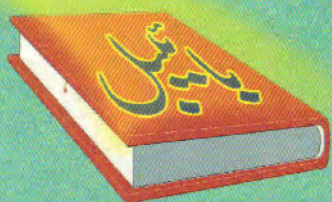


# بِالْبَلْهُ وَرَأَنَ وَسَانَ



مولیں بوکاٹے

متّرجم  
شناور الحقوص صدیقی

# فہرست

|     |                                                                    |             |
|-----|--------------------------------------------------------------------|-------------|
| 3   | عرض ناشر                                                           |             |
| 5   | تعارف                                                              |             |
| 6   | دیباچہ                                                             |             |
| 12  | ابتدائیہ                                                           |             |
| 24  | عہد نامہ قدیم (عموی خاکہ)                                          | باب نمبر ۱۔ |
| 36  | عہد نامہ قدیم کی کتابیں                                            | باب نمبر ۲۔ |
| 56  | عہد نامہ قدیم اور سائنس                                            | باب نمبر ۳۔ |
| 76  | بانیل کے متون میں سائنسی اغلاط کے سلسلہ میں عیسائی مصنفوں کا نظریہ | باب نمبر ۴۔ |
| 85  | اختتمائیہ                                                          | باب نمبر ۵۔ |
|     | حصہ دوم                                                            |             |
| 87  | انا جیل (اول) ابتدائیہ                                             | باب اول۔    |
| 94  | تاریخی یادو ہانی، یہودی عیسائیت اور یہش پال                        | باب دوم۔    |
| 101 | انا جیل اربع۔ ماخذ اور تاریخ                                       | باب سوم۔    |
| 138 | انا جیل اور جدید سائنس (حضرت مسیح کے نسب نامے)                     | باب چہارم۔  |

|     | بیانات میں تضادات اور ممکنات<br>منابع                         | باب پنجم۔<br>باب ششم۔   |
|-----|---------------------------------------------------------------|-------------------------|
| 153 |                                                               |                         |
| 172 |                                                               |                         |
|     | حصہ سوم                                                       |                         |
| 176 | قرآن اور جدید سائنس                                           | باب اول۔                |
| 197 | قرآن کی صداقت (کس طرح یہ تحریری شکل میں آیا)                  | باب دوم۔                |
| 207 | ارض و سماءات کی تخلیق (بانجھل کے بیانات سے اختلافات و تضادات) | باب سوم۔                |
| 233 | قرآن میں علم ہیئت زمین                                        | باب چہارم۔<br>باب پنجم۔ |
| 264 |                                                               |                         |
| 288 | علم حیوانی اور عالم نبات                                      | باب ششم۔                |
| 308 | انسان کی افزائش نسل                                           | باب ہفتم۔               |
| 325 | قرآن اور بانجھل کے بیانات                                     | جز اول۔                 |
| 329 | طوفان عالمگیر                                                 | جز دوم۔                 |
| 340 | خود                                                           | جز سوم۔                 |
| 373 | قرآن، حدیث اور جدید سائنس                                     |                         |

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## عرض مترجم

ایتدا میں یہ کتاب "لا بائبل" لے کوران اے لا سائنس" (LA BIBLE LE CORAN ET LA SCIENCE) کے نام سے فرانسیسی زبان میں لکھی گئی تھی۔ پھر مصنف کتاب "موریس بوکائلے" اور "الاستیر دی پائل" نے مل کر اس کا انگریزی میں ترجمہ کیا جس کی وجہ سے اس کی اشاعت خوب ہوئی۔ بہ کثرت لوگوں نے اس کو پڑھا اور پسند کیا۔ اس مقبولیت کو دیکھ کر ضرورت محسوس ہوئی کہ اس کا اردو میں بھی ترجمہ کر دیا جائے تاکہ غالص اردو و ان طبقہ بھی مستفید ہو سکے۔ یہ کوشش اسی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے کی گئی ہے۔

مترجم نے مصنف کے مانی الضییر کو ادا کرنے کا پورا اہتمام کیا ہے۔ لیکن ترجمہ پھر بھی ترجمہ ہے، وہ بھی ایک مغلی زبان سے ایک مشرقی زبان میں۔ ظاہر ہے کہ دونوں زبانوں کی ساخت میں بعد المشرقین ہے۔ اس لیے ہر جگہ ترجمہ میں وہ زور نہ پیدا ہو سکا اور نہ بیان کی لٹافت آسکی جو اصل کتاب کا وصف خاص ہے۔ تاہم بخواہے "گندم اگر بہمنہ رسد جو غیمت است" اس کا مطالعہ بھی افادیت سے خالی نہ ہو گا۔

ترجمہ کو بعض اور لحاظ سے زیادہ جامن بنانے کی کوشش کی گئی ہے تفصیلی حواشی کے ذریبہ بہت سی ایسی معلومات کا اضافہ کیا گیا ہے جو اصل کتاب میں نہیں تھیں۔ بعض مقالات کی توضیح و تشریح کردی گئی ہے اور بعض جگہ اختلافی نوٹ دے دیے گئے ہیں۔ بائبل کی عبارتوں کے ترجیحے مترجم نے خود کرنے کی کوشش نہیں کی بلکہ بائبل کے اردو ترجمہ شائع کردہ پاکستان بائبل سوسائٹی سے ہو بہ نقل کر دیا ہے تاکہ قارئین کے سامنے معیاری چیز آئے۔ جمال

مصنف علام نے بائبل سے کسی واقعہ کا صرف حوالہ دینے پر اکتفا کیا تھا۔ وہاں مترجم نے حاشیہ میں بائبل سے پوری پوری عبارتیں نقل کر دی ہیں۔ قرآن مجید کا مصنف نے صرف ترجمہ دیا تھا۔ مترجم نے آیات کو نقل کر کے ان کے سامنے اردو ترجمہ دیا ہے تاکہ قارئین کو ساتھ ہی ساتھ اصل متعلقہ آیات سے بھی واقعیت ہو جائے۔ آیات کا ترجمہ کرنے کی مترجم نے خود جرأت نہیں کی بلکہ مروجہ تراجم میں صحیح ترین ترجمہ قرآن سے استفادہ کیا ہے۔ غرض بائبل اور قرآن کے ترجمہ میں صحت کا پورا پورا خیال رکھا گیا ہے۔ ترجمہ میں یہ اختلاف نمایاں طور پر نظر آئے گا کہ مترجم نے قرآن کے ساتھ اکثر جگہ تظییں لفظ مجید یا کشم لگا دیا ہے۔ اس کے علاوہ اس کی طبیعت نے اس بات کو گوارا نہیں کیا کہ جہاں رسول اللہ ﷺ کا اسم گرامی آئے وہاں وہ آپ ﷺ پر درود بیسجے بغیر گذر جائے لہذا اس نے بالاتر امام آپ ﷺ کے نام مبارک کے ساتھ "صلی اللہ علیہ وسلم" کا اضافہ کر دیا ہے۔

غرض مترجم نے جرأت سے کام لے کر اس طرح کی بعض چیزیں اپنی طرف سے بڑھا دیں اور ان کے حسن و فتح کی ذمہ داری سراسرا اس پر عائد ہوتی ہے۔ ترجمہ میں جہاں تک ممکن ہوا اصل کے قریب رہنے کی کوشش کی گئی ہے اور اس میں کسی قسم کا تجاوز نہیں برداشتگیا۔ سو و نیان سے نہ کوئی بشر خالی ہے نہ مترجم اپنے سے خطانہ ہونے کا دعویٰ کر سکتا ہے یقیناً اس کام میں بہت سی لغزشیں ہوئی ہوں گی۔ لہذا قارئین سے درخواست ہے کہ جہاں کسی دہ کسی قسم کی کوتایی محسوس کریں اس کو تقاضائے بشریت سمجھ کر نظر انداز فرمائیں۔

مترجم حضرت مولانا نور احمد صاحب مدیر الدعوة والارشاد مختار العالم الاسلامي پاکستان و امین عام دعوه الحق و اداره القرآن والعلوم الاسلامیہ کا مصیم قلب منون و متشرک ہے کہ انہوں نے اس بلند پایہ تصنیف کے ترجمہ کی ذمہ داری اس کو سونپی۔ خدا کرے مترجم اپنی سی میں کامیاب ہوا ہو اور حضرت مولانا کا اعتماد مجنوح نہ ہو۔

وَأَخْرُجْ ذَعْوَانَا أَنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ  
الْكَرِيمِ۔

مترجم

## تعارف

موریں بوکا لئے نے متون کے معروضی مطالعہ میں عمد نامہ قدم، انجیل اور قرآن کشم کے قائم کردہ بہت سے خیالات کو صاف کر دیا ہے۔ اپنی نگارشات کے اس مجموعہ میں ۰ انہوں نے کوشش کی ہے کہ جو باشی وحی والامام سے تعلق رکھتی ہیں ان کو ان باتوں سے علیحدہ کر دیں جو سو یا انسانی کاویلات و تشریحات کا نتیجہ ہیں۔ ان کے بیانات سے صحف مقدسه پر ایک نئی روشنی پڑتی ہے۔ ایک قاتل توجہ بیان کے آخر میں وہ اہل ایمان کے سامنے ایک نہایت اہم نکتہ پیش کرتے ہیں۔ وہ یہ کہ وحی و تنزیل کا جو سلسہ ایک ہی خدا کی طرف سے جاری رہا۔ اس کے اظہار کے طریقوں میں تبدیلی و تحلیلی دیتی ہے۔ یہ بات ہمیں ان عوامل پر غور کرنے کی جانب مائل کرتی ہے جو ہمارے زمانہ میں روحانی طور پر یہودیوں، عیسائیوں اور مسلمانوں کو مخد کرنے کا موجب ہیں نہ کہ تقسیم کرنے کا سبب ہوئیں۔

ایک سرجن کی حیثیت سے موریں بوکا لئے کو اکثر ایسی حالت سے گزرنما پڑا جس میں ان کو نہ صرف لوگوں کے جسموں کا معاشرہ کرنا پڑا بلکہ ان کی روحوں کا جائزہ لینے کا بھی موقع ملا۔ اس طرح ان کی توجہ مسلمانوں کی خدا پرستی اور اسلام کے ان پہلوؤں کی جانب مبذول ہوئی جن سے غیر مسلموں کی اکثریت قطعاً ناداً اتفاق ہے۔ ان توضیحات کے لیے جن کا سمجھنا کسی دوسری طرح مشکل تھا انہوں نے عربی زبان سیکھی اور قرآن کا مطالعہ کیا۔ اس میں ان کو قدرتی حوادث سے متعلق ایسے بیانات دیکھ کر حیرت ہوئی جن کا مفہوم صرف جدید سائنسی معلومات کے ذریعہ ہی سمجھ میں آسکتا ہے۔ پھر وہ اس سوال کی جانب متوجہ ہوئے جو ایک خدا پر عقیدہ رکھنے والے مذاہب کے مقدس صحیفوں کی تحریروں کی صداقت سے متعلق ہے۔ جہاں تک پائیں کا معاملہ ہے، وہ پالا آخر ان تحریرات اور سائنسی معلومات میں مقابلہ و موازنہ کرنے کی جانب مائل ہوئے۔

یہودی، عیسائی تنزیل اور قرآن کشم کے بارے میں تحقیقات کے نتائج کتاب ہڈا میں مرتب کیے گئے ہیں۔

## دیباچہ

عیسائی اور اسلامی دینیوں کے درمیان جو مذاکروں میں صدی کے آخری تین سال کے دوران ہوا ہے، وہ وحدانیت پر یقین رکھنے والے ان مذاہب کے مابین تعلقات میں ایک نقطہ انقلاب کی حیثیت رکھتا ہے۔ اس نے وہ صورت اختیار کر لی ہے جو طرابلس، قربطہ اور دیگر مقلات کے مناکرتوں کی تھی جن کا بہت کچھ تذکرہ سننے میں آتا ہے۔ ہمیں سعودی عرب کے عظیم علماء کے اس خیر مقدم کو نہیں بھولنا چاہیے، جو ۱۹۷۳ء میں وہیں کے مقام پر پوپ پال ششم کی جانب سے کیا گیا تھا۔ ان عیسائی اور مسلم جماعتوں کو نظر انداز کرنا چاہیے، جنہوں نے ایک دوسرے کو بہتر طور پر جانتے اور سمجھنے کے لیے بعض اقدامات کیے ہیں۔ اسلام کے بارے میں صدیوں کی عدم واقفیت اور عام غلط فہمیاں دور ہوئیں لیکن غلط خیالات نے جوں حقیقت مغرب میں پھیلے ہوئے ہیں برابر فقا کو مسموم کیے رکھا۔ اب وقت آگیا ہے کہ حالات بدیں۔ اس از سرنو شروع ہونے والے مناکرے نے بت سے مسائل کو منظر عام پر لا کر اس چیز کو ممکن بنا دیا ہے۔ ان میں وہ مسائل غمیاں حیثیت رکھتے ہیں جو صحف مقدسہ کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں کیونکہ دیگر تمام مسائل براہ راست ان ہی کا نتیجہ ہیں۔ لہذا یہ بات بڑی اہمیت کی حامل ہے کہ اس نظریہ کو جانا اور سمجھا جائے جو عیسائی اور مسلمان دونوں اپنے صحیفوں کے بارے میں رکھتے ہیں کیونکہ ان کے انفرادی عقائد کی وہی بنیاد ہیں۔

مقررین کے نقطہ نظر کے بارے میں کوئی غلط فہمی نہیں ہے۔

حسب ذیل بیان سے مختصرًا عیسائی نقطہ نظر کی وضاحت ہوتی ہے۔ باعیش میں شامل کتابیں المام و وجدان کا نتیجہ ہیں۔ ٹین گیتوں کی کتاب ”میرا مختصر سوانح المام (۱)“ کے اس باب میں جس کا عنوان ہے ”صداقت کا نزول۔ باعیش اور انا تیل“ ہم یہ عبارت پڑھتے ہیں۔ خدا نے ان کتابوں کو خود نہیں لکھا۔ اس کے بجائے اس نے نبیوں اور پیغمبروں کے قلوب میں وہ باشیں جو وہ ہمیں بتانا چاہتا تھا؛ ڈال کر اس نے لکھوائیں اور اس طرح دل میں ڈالنے ہی کو المام کا جاتا ہے۔ لہذا جو کتابیں پیغمبروں نے لکھی ہیں وہ ”المام کتب“ کی جاتی ہیں۔

ان تمام مصنفین نے اپنی اپنی کتابیں مختلف اوقات میں اور اپنے اپنے زمانے کے طور طریقے اور رسم و رواج کے مطابق لکھیں اسی لیے ہم پوری بائبل میں مختلف نوعیت کے ادبی نمونے پاتے ہیں۔ یہ خیال عام طور پر تسلیم کر لیا گیا ہے۔ اسی لیے عدم تاثر قدیم یا اناجیل کا مطالعہ کرتے وقت ہمیں یہ دیکھ کر حیرت نہیں ہوتی کہ انسانی موضوعات ان امور کے پہلو پہلو موجود ہیں جو ان دینخیلی معتقدات سے باخوز ہیں جن کی بنیاد ایسی روایات پر ہے جن کی اصل کا کچھ پتہ نہیں۔ مثال کے طور پر ہم ان دو بیانات میں ایک کو پیش کرتے ہیں جو تحقیق کے بارے میں کتاب پیدائش میں شامل ہیں۔

اب اگر ہم مسلمان مفسرین کی توضیحات پر غور کریں تو ہمیں معلوم ہو جائے گا کہ وہ قرآن کریم کو بالکل ہی مختلف انداز میں پیش کرتے ہیں۔ تقریباً چودہ صدی کا عرصہ ہوا حوالی کے میں جب حضرت محمد ﷺ عالم استغراق میں تھے تو آپ ﷺ کو حضرت جبریل ﷺ کے ذریعہ اللہ کا سپلا پیغام ملا۔ پھر پہلے پیغام کے بعد فترت وحی کا ایک طویل عرصہ گزرنے پر مسلسل نزول وحی ہوتا رہا جس کا پھیلاوہ تقریباً میں سال کی مدت پر ہے۔ یہ وحی نہ صرف رسول اللہ ﷺ کی حیات میں ضبط تحریر میں لے آئی گئی تھی بلکہ سابقون الاولون اور بعد کے وہ صحابہ جن کو آپ ﷺ کی محبت نصیب ہوئی، زبانی اس کی تلاوت کیا کرتے تھے۔ آپ ﷺ کی رحلت (۶۳۲) کے بعد مختلف اجزاء کو ایک کتاب کی شکل میں جمع کر دیا گیا جس کے بعد وہ کتاب قرآن کے نام سے موسوم کی گئی۔ یہ خدا کا کلام ہے اور انسان کی جانب سے اس میں کوئی اضافہ نہیں ہوا۔ وہ خطی نسخے جو اسلام کی پہلی صدی کے وقت سے ہماری دسترس میں ہیں، آج کے متن کی تصدیق و توثیق کرتے ہیں۔

ایک خوبی جو پوری طرح قرآن کریم کے ساتھ مخصوص ہے، یہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کی قدرت کالمہ سے بحث کی جاتی ہے تو اس میں متعدد مقالات پر تمام انواع کے قدرتی حوادث سے متعلق اظہار خیال دکھائی دیتا ہے یعنی فلکیات سے لے کر انسانی توالد و تاسیل، کره ارض، عالم حیوانی و بناتی تک سب ہی کچھ اس میں موجود ہے۔ یہاں یہ ذکر کرنے کی ضرورت نہیں کہ قرآن کریم نے تحقیق کے موضوع پر کیا کہا ہے۔ ان باتوں کے اظہار سے ان موضوعات کی جانب توجہ مبذول ہوئے بغیر نہیں رہتی جن میں سے یہ شرط بائبل میں نہ کوئی نہیں ہیں۔ جہاں تک

ان موضوعات کا تعلق ہے جو دونوں صحقوں میں مشترک ہیں ان کے درمیان ایک دلچسپ موازنہ کرنا ممکن نظر آتا ہے۔ اس صورت حال سے ایسے نتائج ابھر کر سامنے آتے ہیں جن کی آج کے دور میں تشخیص کی جاسکتی ہے۔

موجودہ زمانے میں سائنس نے جو ترقی کی ہے اس نے ہمیں اس قابل کر دیا ہے کہ ترقی حادث کے سلسلہ میں ایسے نظریات قائم کر سکیں جن کو قطعیت سے مان لیا گیا ہو اور جو تجرباتی طور پر تسلیم کر لیے گئے ہوں۔ اس طرح وہ نظریات خارج ہو جاتے ہیں جو اپنی نوعیت کے اعتبار سے تغیریز ہیں۔

اسی کی وجہ سے ان کے کچھ ان پسلوؤں کا جو باشیل میں پیش کیے گئے ہیں مطالعہ کرنا اور ان خیالات کا موجودہ معلومات سے موازنہ کرنا ممکن ہو گیا ہے۔ اس طرح جو نتائج برآمد ہوئے ہیں وہ قطعاً واضح ہیں۔ چنانچہ ایسے مضامین کے سلسلے میں جیسا کہ تخلیل کائنات کا سلسلہ (تحقیق کا بیان) سطح ارض پر انسان کے ظہور کی تاریخ، طوفان عالمگیر اور اس کے زمانے کا تعین یہ بات صریحاً واضح ہے کہ باشیل کے مصنفوں نے \_\_\_\_\_ جن میں انجلیوں کے مرتبین بھی شامل ہیں، بالخصوص لوقا جہاں وہ حضرت عیسیٰ ﷺ کا نسب نامہ دیتے ہیں، اپنے زمانے کے موجودہ خیالات کا اظہار کیا ہے جن کا موازنہ جدید معلومات سے کیا جا سکتا ہے۔ آج کل یہ بات ناممکن ہے کہ باشیل میں سائنسی تسامحات کے وجود کو تسلیم نہ کیا جائے۔ ان جملہ امور کی روشنی میں جو باشیل کے مفسروں نے ہمیں اس طریقے کے بارے میں بتائے ہیں جس طریقے سے یہودی عیسائی کتابیں مرتب کی گئی تھیں۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ ان میں تسامحات نہ ہوں؟ اللہ اہم ٹین گیتوں سے اس معاملہ میں متفق ہیں کہ ”باشیل میں سائنسی تسامحات انسانوں کی غلطیاں ہیں“ اس لیے کہ زمانہ قدیم میں انسان عالم طفولیت میں اور سائنس سے نابدد تھا۔ باشیل کے متون کے بارے میں بعض عیسائی مفسروں کے جو خیالات ہیں وہ کلیہ ان باقتوں سے مطابقت رکھتے ہیں جو آج مختلف سائنسیں ہمیں ان کے اور باشیل کے متون کے بعض پسلوؤں کے مابین مطابقت کی کی کے بارے میں بتا تھیں۔

کیا یہی بات مسلمان مفسروں کی اس تصدیق و توثیق کے بارے میں بھی کسی جاسکت ہے جو باشیل کے الہام و وجدان کے برخلاف نزول قرآن سے متعلق ہے؟ کیا قرآن کریم میں

ایسے بیانات ملنے کا کچھ امکان دھائی دیتا ہے جو ان خیالات کی عکاسی کرتے ہوں جو اس زمانے میں ذائق و شائع تھے اور جن سے بعد میں جدید معلومات کی تردید ہوتی ہو۔ جیسا کہ پہلے کہا جا پکا ہے، قرآن کریم میں قدرتی حوادث سے متعلق بے شمار اقوال و بیانات موجود ہیں۔ ان کے سلسلے میں متعدد سائنسی تفاسیر کے ہونے کا امکان تھا جس کا سبب ان مضامین کی نوعیت تھی جن سے اس دور میں بحث کی گئی تھی جو سائنسی تحقیق کی مخالفت کا دور تھا۔ یہاں ہمیں اس بات کو فرماؤش نہیں کرنا چاہیے کہ قرآن کا نزول کم و بیش اس زمانہ میں ہوا جب شاہ دا کوبر کی فرانس میں حکومت تھی (۶۲۹ء تا ۷۱۴ء)۔

ایک بار جب سائنسی معلومات اور صحیفوں میں شامل بیانات کا مقابلہ کر لیا گیا تو پھر مصنف نے اس کے مذاق ۶۱۹ء میں فرانسیسی ایڈیشن میں پیش کر دیے۔ شروع میں وہ بڑے اچھی ہے کا موجب ہوئے۔ قرآن میں واضح طور پر ایک بیان بھی ایسا شامل نہیں تھا جو مسلمان بنیادوں پر قائم شدہ جدید معلومات سے عدم مطابقت رکھتا ہو۔ نہ ہی اس میں ان موضوعات سے متعلق جو اس میں بیان کیے گئے ہیں اس دور کے مروجہ خیالات میں سے کوئی ایک دھائی دیا۔ بلکہ اس سلسلے میں زیادہ اہم بات یہ ہے کہ قرآن کریم میں وہ حقائق بڑی تعداد میں بیان ہوئے ہیں جن کی تحقیق دور جدید سے پہلے نہیں ہوئی تھی۔ وہ پوچھتے تو ایسے حقائق اس کثرت سے ہیں کہ مصنف ہدایت ۶۱۹ء تا ۷۱۴ء کو فرانسیسی طبقی اکادمی کے سامنے ”قرآن میں عضویاتی اور جنیاتی معلومات“ کے موضوع پر ایک پورا مقالہ پیش کر دیا۔ یہ معلومات، مختلف مضامین پر بہت سی اور معلومات کی طرح، انسانی توضیح و تشریع کے لئے ایک تحقیقی چیز ہے۔ وہ بھی ان معلومات کے پیش نظر جو مختلف ادوار میں مختلف علوم کی تاریخ کے بارے میں ہمیں حاصل ہیں۔ جب یہ بات متحقق ہو جاتی ہے کہ قرآن کریم ایک الہامی کتاب ہے۔ یہ ایک ایسا تصور ہے جو اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ خداوند قدوس کی جانب سے کسی غیر صحیح بات کا اظہار نہیں ہو سکتا تھا۔

حشف مقدسہ اور سائنس سے متعلق مذکورہ بالا خیالات مصنف ہدایت کے ساتھ مخصوص نہیں ہیں اور نہ ہی باشیبل میں سائنسی تفاسیر کی نشاندہی کوئی نئی چیز ہے بلکہ جو چیز نی کی جاسکتی ہے وہ یہ تحقیقت ہے کہ ان باتوں کو ان خیالات کے مطابق جو باشیبل کی عیسائی تفیر میں درج ہیں، اس قدر جامعیت سے بیان کر دیا گیا ہے اور ان کی اتنی وضاحت کر دی گئی ہے۔

جمل تک کہ قرآن کریم کا تعلق ہے اس مقدس کتاب اور جدید سائنس میں کامل ہم آہنگی ہے، نہ کہ اختلاف۔ اور یہ موافقت اور ہم آہنگی انسان کی وضع کردہ اصطلاحوں میں بیان نہیں کی جاسکتی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس بات کو مغربی ماہرین علوم اسلامی نے قطعاً نظر انداز کیے رکھا۔ ہم یہ امر تسلیم شدہ ہے کہ بہت سے مختلف سائنسی قواعد سے واقفیت اس سوال کو تفصیل سے جانے کے لیے ضروری ہے جو ماہرین علوم اسلامی کو ان کے عملی پس منظر کے ساتھ عموماً حاصل نہیں ہے۔ صرف وہی سائنس دان جو عربی ادب میں ممارست رکھتا ہو وہ نکات قائم کر سکتا ہے جو قرآن — جس کو عربی ہی میں پڑھنا چاہیے — اور سائنس کے مابین مشترک ہیں۔ اس جائزہ کے پیش کرنے والے اپنے مشاہدات کی بنیاد حقائق پر رکھی ہے اور ان سے لازمی طور پر برآمد ہونے والے منطقی نتائج کو پیش کر دیا ہے۔ بہ الفاظ دیگر اگر وہ اپنی تحقیقات کو منظر عام پر نہ لاتا تو جلد یا بدیر کوئی دوسرا شخص یہ کام کر گزرتا۔ اگر پیش جرا شیم کے وجود کو دریافت نہ کرتا تو کوئی اور کر لیتا۔ حقائق بالآخر اپنے وجود کو ظاہر کر دیتے ہیں خواہ وہ لوگ ان کی راہ میں کتنی ہی رکاوٹیں نپیدا کر دیں؛ جن کو ان کی دریافت سے کسی مشکل کا سامنا کرنا پڑتا ہے یا جن کو کوئی انتہ ہوتی یا صدمہ پہنچتا ہے۔

اس جائزہ سے جو نئی روشنی قرآن کریم پر پڑی ہے اس سے ہٹ کر زیادہ عمومی سطح پر — یہ بات مشکل ہے کہ اس عظیم فائدہ سے کوئی شخص متاثر نہ ہو جو مصحف مقدسہ کے بعض پہلوؤں کا جائزہ لینے میں کام آتے ہیں۔ یہ چیز ہمیں ان نتائج کے درمیان مطابقت قائم کرنے پر آمادہ کرتی ہے جو سائنسی معلومات سے اخذ کیے گئے ہیں اور ان تصورات سے حاصل ہوئے ہیں جو مفسرین نے قائم کیے ہیں۔

## حوالی

”مون چنگی کاتے شزم“ شائع کردہ وکلی رے برٹ۔ پاری ۱۹۷۸ء

## ابتدائیہ

توحید پر عقیدہ رکھنے والے تینوں مذہبوں میں سے ہر ایک کا اپنے اپنے صحیفوں کا مجموعہ موجود ہے۔ اہل ائمہ کے لیے خواہ وہ یہودی ہوں، خواہ نصرانی اور خواہ مسلمان، یہ صحیفے ان کے عقیدے کی بنیاد ہیں، وہ ان کے لیے الہام و تنزیل کی تحریری شکلیں ہیں، خواہ یہ الامام برہا راست ہوا ہو جیسا کہ حضرت ابراہیم ملک اللہ اور حضرت موسیٰ ملک اللہ کا معاملہ ہے کہ انہیں خود باری تعالیٰ سے احکامات ملے خواہ بالواسطہ طور پر ہوا ہو، جس طرح حضرت عیسیٰ ملک اللہ اور حضرت محمد ملک اللہ کے سلسلہ میں ہو جن میں سے اول الذکر نے بیان کیا کہ وہ اپنے آسمانی باپ کی جانب سے ہم کلام ہو رہے ہیں اور مسخر الذکر نے انسانوں کو وہ پیغام پہنچایا جو حضرت جبرائیل ملک اللہ کے ذریعہ سے آپ ملک اللہ کو ملا تھا۔

اگر ہم نہ ہی تاریخ کے حقائق پر معروضی طور سے غور کریں تو ہمیں عدد نامہ عین، انجیل اور قرآن کو وہی کے تحریری مجموعوں کی حیثیت سے ایک ہی سلسلہ پر رکھنا پڑے گا۔ اگرچہ اس طرز عمل کو اصولی طور پر مسلمان اعتبار کیے ہوئے ہیں لیکن مغرب کے نہ ہی طبقہ یہودی و نصرانی اثرات کے تحت قرآن کو ایک الہامی کتاب کا درجہ دینے کے لیے تیار نہیں ہیں۔

اس طرح کے طرز عمل کی وضاحت اس نقطہ نظر کی روشنی میں کی جا سکتی ہے جو ہر نہ ہی فرق صحیفوں کے اعتبار سے باقی دو ماہب کے متعلق رکھتا ہے۔

یہودیت کی اپنی مقدس کتاب عبرانی بائبل کی خلیل میں ہے۔ یہ عیسائیوں کے عمد نامہ تدہم سے اس اعتبار سے مختلف ہے کہ مسخر الذکر میں کئی ایسی کتابیں شامل ہیں جو عبرانی میں موجود نہیں تھیں۔ اس اختلاف سے عملاً کوئی فرق نہیں پڑتا۔ لیکن یہودیت اپنے سوابع کی

کسی بھی تجزیل و دوہی کو تسلیم کرنے کے لیے آمادہ نہیں ہے۔ عیسائیت نے عبرانی پائیل کو اپنالیا ہے اور اس میں چند ضمیمہ جات کا اضافہ کر دیا ہے لیکن اس نے ان تمام شائع شدہ تحریروں کو تسلیم نہیں کیا جن کا مقصد ہی انسانوں کو حضرت عیسیٰ ﷺ کے مشن سے آگاہ کرنا تھا۔ کلیسا نے ان کتابوں کی اشاعت میں تفعیل و بریل سے کام لیا ہے جن میں حضرت عیسیٰ ﷺ کی حیات اور تعلیمات کا ذکر ہے۔ اس نے عمد نامہ جدید میں صرف ایک محدود تعداد میں تحریروں کو محفوظ رکھا ہے جن میں اہم ترین وہ چار اناجیل ہیں جن کو شرعی حیثیت حاصل ہے۔ عیسائیت کسی ایسی دوہی کو تسلیم نہیں کرتی جو حضرت عیسیٰ ﷺ اور آپ کے حواریوں کے بعد نازل ہوئی للہذا وہ قرآن کو مسترد کر دیتی ہے۔

نزول قرآن حضرت عیسیٰ ﷺ کے چھ سو سال بعد ہوا۔ وہ بہت سی ان معلومات کو قائم و پرقرار رکھتا ہے جو عبرانی پائیل اور اناجیل میں پائی جاتی ہیں۔ اس لیے اس میں اکثر توریت اور انجلیلوں کے حوالے ملتے ہیں۔ قرآن میں مسلمانوں کو ہدایت دی گئی ہے کہ وہ ان تمام صحیفوں پر ایمان لا سیں جو اس سے پہلے نازل ہوئے (سورہ ۲ آیت ۱۳۶)۔ یہ اس اہم مقام پر زور دیتا ہے جو دوہی و تجزیل کے معاملہ میں خدا کے پیغمبروں کو حاصل ہے، جیسے نوح، حضرت ابراہیم، موسیٰ و دیگر انبیاء اور عیسیٰ علیہم السلام جن کو ایک خصوصی حیثیت حاصل ہے۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کی ولادت کو اناجیل کی طرح قرآن بھی ایک فوق الفطرت واقعہ قرار دیتا ہے۔ اسی طرح حضرت مریم عليها السلام کو بھی ایک خصوصی مقام دیا گیا ہے، جیسا کہ اس حقیقت سے ظاہر ہے کہ انہیوں سورة ہی ان کے نام پر ہے۔

اسلام کے بارے میں مذکور الصدر و اتعات کا مغرب کو عام طور پر علم نہیں ہے۔ اس صورت میں یہ کوئی حریت خیریات نہیں رہتی؛ جب ہم اس طریقہ پر غور کرتے ہیں جس طریقہ سے مغرب میں اتنی بہت سی نسلوں کو ان مذہبی مسائل کی جن سے بیش نواع انسان کو سابتہ تھا تلقین کی گئی اور اسلام سے متعلق ہربات سے ان کو تاریکی میں رکھا گیا۔ ایسی اصطلاحوں کا استعمال جیسے دین محمدی (محمد بن ریبن) اور محمدیت (محمد بن ازم) زمانہ حال تک اس غلط خیال کو برقرار رکھنے میں مھین و مددگار ہاہت ہوا کہ اسلامی عقائد ایک شخص کی جدوجہد سے پھیلے جس میں (عیسائیت کے نقطہ نظر سے) خدا کو کوئی مقام حاصل نہیں ہے۔ اس وقت بھی بہت سے

مہذب لوگ ایسے ہیں جو اسلام کے فلسفیانہ، معاشرتی اور سیاسی پہلوؤں سے تو دچھی رکتے ہیں لیکن جیسا کہ فی الواقع انہیں چاہیے، وہ اسلامی دھی و تزیل کے بارے میں معلومات حاصل کرنے کے سلسلہ میں ذرا بھی غور و فکر سے کام نہیں لیتے۔

بعض نصرانی طقتوں میں مسلمانوں کو کس قدر خاترات کی نظر سے دیکھا جاتا ہے! مجھے اس بات کا تجربہ اس وقت ہوا جب میں نے ایک ہندی موضوع پر پہلی اور قرآن کے بیانات کے قبلی تجزیہ سے پیدا ہونے والے مسائل پر تابولہ خیالات شروع کرنے کی کوشش کی۔ میں نے معقولی غور و فکر کی غرض سے کہ قرآن موضع زیر بحث کے بارے میں کیا کہتا ہے، سامنے لانا چاہتا تو مجھے باقاعدہ طور پر انکار سے دو چار ہونا پڑا۔ گویا قرآن سے کسی بات کو نقل کرنا ایسا ہی ہے جیسا شیطان کا حوالہ رہتا۔

تاہم ان دونوں عیسائی دینیا میں بلند سطح پر ایک قابل ذکر تبدیلی دکھائی دے رہی ہے۔ وہیں کے غیر مسکنی امور کے شعبہ سے فرانسیسی زبان میں "اور مستاسیوں پوراں دایا لوگ اتر کرستیاں اے مسلمانس" (عیسائیوں اور مسلمانوں کے مابین بات چیت کے لیے نئی راہیں) کے عنوان سے ایک دستاویز شائع ہوئی ہے جس کی تیری فرانسیسی اشاعت مورخہ ۲۷ مئی ۱۹۴۸ء سرکاری رویہ میں ایک گھری تبدیلی کی نشان دہی کرتی ہے۔ ایک جانب تو اس دستاویز نے قاری کو اس فرسودہ تصور کو دہن سے محکر دینے کی دعوت دی ہے جو اسلام کے بارے میں عیسائیوں کے یہاں بطور ورش چلا آ رہا ہے یا تعصُّب اور الازم تراشی کے سبب جس کو منع کر دیا گیا ہے۔ دوسری طرف وہیں کی اس دستاویز میں اس نا انصافی کا اعتراف کیا گیا ہے جو مسلمانوں کے ساتھ روا رکھی گئی ہے اور جس کے لیے مغرب اپنی عیسائیت کی تعلیم کی بنا پر مورد الازم قرار پاتا ہے۔ اس میں ان غلط تصورات پر بھی تخفیف کی گئی ہے جو مسلمانوں کے عقیدہ، قضاو قدر، اسلامی شریعت پر پستی، جبر و تشدد وغیرہ کے بارے میں عیسائی قائم کیے ہوئے ہیں۔ یہ دستاویز اللہ تعالیٰ کی وحدانیت پر نور دیتی ہے اور اس چیز کی یاد دہانی کرتی ہے کہ الازم ہر کی جامعہ اسلامیہ قاہروہ میں سامنے میں اس وقت کس قدر حیران و ششد رہ گئے جب کاروں اہل کوئنگ نے مسجد جامع میں مارچ ۱۹۴۹ء کی ایک سرکاری کانفرنس کے دوران اس توحید کا اعلان کیا۔ اس میں ہمیں اس بات کی بھی یاد دہانی کرائی گئی ہے کہ ۱۹۶۷ء میں وہی کن کے دفتر میں عیسائیوں کو اس غرض سے مدعو

کیا گیا تھا کہ وہ ماہ رمضان المبارک کے اختتام پر مسلمانوں کے لئے پہ صیم قلب نیک تمناؤں کا انعام کریں۔

روم کیتوںکی مجلس اور اسلام کے مابین قریبی تعلقات قائم کرنے کے لئے ان ابتدائی اقدامات کے بعد مختلف مظاہر سامنے آئے اور دونوں کے درمیان ملاقاتوں سے ایک گونہ استقامت پیدا ہوئی۔ لیکن مغلی دنیا میں جمل یہ سب کچھ ہوتا رہا اور جمال پرلس، ریڈیو اور شیلی ویژن کی شکل میں ابلاغ عامہ کے کافی ذرائع موجود ہیں، اس قدر بڑی اہمیت کے واقعات کی بہت کم اشاعت ہوئی۔

خبراءت نے غیر معمی امور کے ویٹیں کن کے وفتر کے صدر کارڈنل پیندولی کی ۲۲ اپریل ۱۹۷۸ء کو ہونے والی سعودی عرب کے شاہ فیصل کے ساتھ سرکاری ملاقات کو اپنے صفات میں بہت کم جگہ دی۔ فرانسیسی اخبار لے مونڈ (دنیا) نے ۲۵ اپریل ۱۹۷۸ء کی اشاعت میں اس واقعہ کو چند سطروں میں نٹھا دیا۔ لیکن ان سطور میں کس قدر ہمّم باشان خبر تھی۔ یہ ہمیں اس وقت معلوم ہوا جب ہم نے پڑھا کہ کس طرح کارڈنل نے شاہ موصوف کو پوپ پال ششم کی جانب سے ایک ایسا پیغام پہنچایا جس میں ہزروں نس کی طرف سے جلالہ الملک شاہ فیصل کی خدمت میں اسلامی دنیا کے سربراہ کی حیثیت سے اس گھرے یقین کے ساتھ بہترن تمنائیں پیش کی گئی تھیں کہ خداۓ واحد کی عبادت کے معاملہ میں اسلامی اور عیسائی دنیائیں تحد ہو جائیں۔

چھ ماہ بعد اکتوبر ۱۹۷۸ء میں پوپ نے سعودی عرب کے علماء کو ایک سرکاری دورے پر ویٹیں کن میں باریاب کیا۔ اس موقع پر ”اسلام میں انسان کے تمدن حقوق“ پر عیسائیوں اور مسلمانوں کے درمیان بات چیت ہوئی۔ ۱۹۷۸ء کو ویٹیں کن کے اخبار ”آنبرویٹر رومانو“ نے اس تاریخی واقعہ کو صفحہ اول کے بیان میں پیش کیا اور اس خبر کو روم میں منعقدہ ارکان کلیسا کی میٹنگ کے آخری دن کی اطلاع کے مقابلہ میں زیادہ جگہ دی گئی۔

بعد میں سعودی عرب کے علماء کرام کو کلیساۓ جنیوا کی غالیگر کونسل اور اسٹراسبورگ کے لاث پادری ہرگز کیس اکٹنگ نے خوش آمدید کیا۔ پادری صاحب نے ان کو اپنے گرجا میں دوپر کی دعا میں شرکت کے لئے مدعا کیا تھا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جس واقعہ کی وجہ

سے اس کی اس قدر تشریف ہوئی، وہ اس کی غیر معمولی نوعیت تھی، نہ کہ ایک بے انتہا نہیں  
اہمیت کا واقعہ، ان تمام موقتوں پر میں نے جن لوگوں سے بھی اس کے بارے میں سوال کیا ان  
میں سے بہت ہی کم ایسے تھے جنہوں نے یہ جواب دیا کہ ہمیں اس کے متعلق کچھِ واقعیت ہے۔  
پوپ پال ششم کا اسلام کی جانب یہ فراخدا لانہ طرزِ عمل دونوں مذاہب کے درمیان  
تلعقات میں سنک میں ثابت ہو گا۔ انہوں نے خود بھی کہا کہ:

”مجھے پختہ تلقین ہے کہ خدا نے واحد کی عبادت کی بنیاد پر اسلامی اور عیسائی دنیاوں  
میں اتحاد ممکن ہے“

مسلمانوں کے بارے میں کیتموں گر جا کے سربراہ کے جذبات و تاثرات کا تذکرہ  
یقیناً ضروری ہے۔ عیسائیوں کی ایک کثیر تعداد جس کی تربیت محلی دشمنی کی فضائیں ہوئی ہے، وہ  
اصولی طور پر اسلام کے بارے میں غور کرنے کے بھی خلاف ہے۔ ویٹ کن کی دستاویز میں اس  
امر پر اظہار افسوس کیا گیا ہے۔ ان کے اس طرزِ عمل کا سبب یہ ہے کہ انہیں اسلام کی حقیقت  
سے قطعاً ناواقف رکھا گیا ہے اور یہ کہ انہوں نے اسلامی وحی والام کے بارے میں جو خیالات  
قائم کیے ہیں وہ سربرابر غلط ہیں۔

اس کے باوجود جب ایک توحید پرست مذاہب کی وحی و تنزیل کے کسی ایک پہلو کا  
مطالعہ کیا جائے تو یہ بات مناسب معلوم ہوتی ہے کہ ساتھ ہی یہ بھی دیکھا جائے کہ اس  
موضوع کے سلسلے میں بالی دو مذاہب کا کیا موقف ہے۔ کسی ایک مسئلہ کا وسیع مطالعہ ایک محدود  
جاگہ سے زیادہ دلچسپ ہوتا ہے۔ لہذا بعض ان مضائق کے جن صحقوں میں بحث کی گئی ہے۔  
اور ۲۰ ویں صدی کے سائنسی حقائق کے مابین مقابلہ میں تینوں ہی مذاہب آجاتے ہیں۔ علاوہ  
انہیں جب نادیت کی عارمگری کا خطہ لاحق ہو، اس وقت تینوں مذاہب کا اپنے قریبی روایات کے  
لکاظ سے مضبوط اتحاد کار آمد رہے گا۔

یہ تصور کہ سائنس اور مذاہب ایک دوسرے کے مقابلہ ہیں، یہودی اور عیسائیت  
کے زیر اثر ممالک میں بھی اسی طرح پھیلا ہوا ہے جیسا کہ اسلامی دنیا میں ہے۔ خصوصیت سے  
سائنسی حلقوں میں اگر اس مسئلہ پر تفصیل سے بحث کی جائے تو طویل مباحث کا ایک سلسلہ  
شروع ہو جائے گا۔ لہذا اس کتاب میں میرا ارادہ صرف ایک پر گفتگو کرنے کا ہے، وہ ہے خود

صحیفوں کا جدید سائنسی معلومات کی روشنی میں جائزہ۔

اپنے کام کا آغاز کرنے سے پہلے ہمیں ایک بنیادی سوال کرنا پڑتا ہے۔ وہ یہ کہ موجودہ متون کس حد تک معتبر ہیں؟ یہ ایک ایسا سوال ہے جس کے جواب کے لیے ان حالات کا جائزہ لینا ضروری ہے، جن حالات میں ان کو مرتب کیا گیا اور جس طرح سے چل کر وہ ہم تک پہنچے۔

مغرب میں صحیفوں کے تقدیری جائزے کا کام حالیہ زمانہ کا ہے۔ سینکڑوں سال تک لوگ بائیبل کو جس میں عہد نامہ عقیق اور عہد نامہ جدید دونوں شامل ہیں، بالکل اسی صورت میں ماننے پر قانون تھے، جس صورت میں وہ موجود ہیں۔ اس کے مطالعہ کا مقصد اس کے سوا کچھ نہ ہوتا تھا کہ اس کے معتبر ہونے کی توثیق و تصدیق کر دی جائے۔ اس پر ذرا سی بھی تقدیر کرنا گناہ سمجھا جاتا تھا۔ صرف پادریوں کو یہ حق پہنچتا تھا کہ وہ بائیبل کا تفصیلی علم حاصل کریں جب کہ عوام میں سے اکثریت کا کام صرف اتنا تھا کہ وہ کسی وعظ یا دعا کے دوران اس کے منتخب حصوں کو سن لیں۔

خصوصی مطالعہ کی سطح پر ابھر کر متن پر تبصرہ ایسے مسائل کو بے نقاب کرنے اور ان کی اشاعت کرنے میں مدد و معاون ٹابت ہوتا ہے جو بسا اوقات بڑی اہمیت کے حامل ہوتے ہیں۔ لذا اس طرح کی تقدیری نوعیت کی تحریروں کا مطالعہ اس صورت میں کس درجہ مایوس کرن ہوتا ہے جب ان میں توضیح و تشریع کے مسائل سے سابقہ ہو لیکن وہاں مذہرات خواہانہ انداز کی ایسی عبارتیں پیش کر دی جائیں جن کے ذریعہ مصنف اپنی گوگو کی کیفیت کو چھپانے کی ترکیبیں نکالتا ہو۔ ایسے موقعوں پر جو کوئی اپنے معروضی فیصلہ اور غور و فکر کی قوت کو برقرار رکھتے ہوئے کام کرتا ہو اس کو ناممکنات اور تضادات میں ذرا سی بھی کمی ہوتی ہوئی محسوس نہ ہوگی۔ اس روایہ پر سوائے اطمینان افسوس کے اور کیا کیا جا سکتا ہے کہ تمام منطقی دلائل کی موجودگی میں بائیبل کے صحیفوں کی بعض عبارتوں کی اس صورت میں بھی حیاتیت کی جائے جب کہ وہ غلطیوں سے بھری پڑی ہوں۔ اس اصرار سے عقیدہ الوبیت کے سلسلہ میں سنجیدہ طبائع پر بہت برا اثر پڑتا ہے۔ لیکن جوہر سے پڑھتا ہے کہ اگر اس قسم کے مخالفوں میں امتیاز کرنے والے چند لوگ ہیں تو یہاں کوئی اکثریت ایسی ہے جس نے اس قسم کے تناقضات پر اپنی دنیوی

معلومات کی روشنی میں کبھی کوئی غور نہیں کیا، خواہ وہ تناقضات معمولی درجہ کے ہوں۔ اسلام کی اگر کسی چیز کا مقابلہ اناجیل سے کیا جاسکتا ہے تو وہ کچھ حدیثیں ہیں، وہ حضرت محمد ﷺ کے جمع شدہ اقوال اور آپ کے افعال کے تذکرے ہیں۔ اناجیل کی بست بڑی تعداد کا مسئلہ مختتم طور پر ٹے کر دیا گیا تھا۔ ان میں سے صرف چار کی تشریعی حیثیت مان لی گئی ہے باوجودیکہ بست سے نکات ایسے ہیں جن پر ان میں بھی اتفاق نہیں ہے۔ یاقی کے لئے یہ حکم دیا گیا ہے کہ ان کو مسترد قرار دیا جائے۔ چنانچہ اسفار حرفہ کی اصطلاح کام میں لائی گئی۔

عیسائیت اور اسلام کے صحیفوں میں ایک بینایی چیز جو مابہ الامتیاز ہے، یہ حقیقت ہے کہ عیسائیت میں کوئی متن ایسا نہیں ہے جو منزل من اللہ ہو اور جس کو ضبط تحریر میں لے آیا گیا ہو لیکن اسلام میں قرآن ایک ایسی چیز ہے جو اس شرط کو پورا کرتا ہے۔

قرآن وحی کا داد احمدار ہے جو حضرت جبرائیل ﷺ کے ذریعہ حضرت محمد ﷺ کو پہنچی جس کو فوراً قلم بند کر دیا گیا اور اہل ایمان نے حفظ کر لیا۔ وہ اپنی نمازوں خصوصاً مہ رمضان المبارک میں اس کی قرأت و ترجمی کرتے رہے۔ خود حضرت محمد ﷺ نے اس کی سورتیں میں ترتیب قائم کی اور یہ سب سورتیں نبی کرم ﷺ کی رحلت کے فوراً بعد حضرت عثمانؓ کے دور خلافت میں (رحلت رسول اللہ ﷺ کے بعد ۱۴۲ سال) متن کو موجودہ حکیم دینے کے لئے جمع کر لیا گیا۔ (۱)

اس کے برخلاف سمجھی الامام متعدد انسانی بیانات پر مبنی ہے۔ حقیقت میں بست سے عیسائیوں کے خیال کے بر عکس ہمارے پاس حضرت عیسیٰ ﷺ کی زندگی کے واقعات کا کوئی مبنی شاہد نہیں ہے۔ عیسائی اور اسلامی متنوں کے معتبر اور غیر معتبر ہونے کی وہ صورت ہے جو اب قائم ہوتی ہے۔

صحیفوں کے متوں اور سائنسی معلومات کے مابین تناقض نے ہمیشہ انسان کے غور و فکر کے لئے غذا فراہم کی ہے۔

شروع میں یہ خیال کیا جاتا تھا کہ مقدس متن کے قتل استئثار ہونے کے لئے صحیفوں اور سائنس کے مابین توافق ایک ضروری عنصر ہے۔ یعنی اگرائن نے کتب ۸۲ میں جس کو ہم بعد میں نقل کریں گے، باقاعدہ طور پر یہ اصول پیش کیا تھا لیکن جیسے جیسے سائنس میں ترقی

ہوتی گئی، یہ بات صاف ہوتی چلی گئی کہ پائیبل اور سائنس کے مابین اختلافات ہیں لہذا یہ بات طے کر دی گئی کہ آئندہ اس حکم کا موازنہ نہیں کیا جائے گا۔ اس طرح ایک ایسی صورت حال پیدا ہو گئی ہے جس کو آج ہم تسلیم کرنے پر مجبور ہیں، وہ یہ کہ پائیبل کے مفسرین اور سائنس دانوں کے درمیان مخالفت و مفارقت پیدا ہو گئی ہے۔ برعکس ہم کسی ایسی وحی کو تسلیم نہیں کر سکتے جس میں ایسی باطنی ہوں جو کلیٰ فیر صحیح ہوں، ان میں مصالحت کرانے کا صرف ایک ہی منطقی طریقہ ہو سکتا ہے، وہ یہ کہ کسی ایسی عبارت کو جس میں ناقابل قول سائنسی معلومات دی ہوئی ہوں حقیقی نہ سمجھا جائے لیکن یہ طرز عمل اختیار نہیں کیا گیا۔ اس کی وجہے متن کو درست تسلیم کرنے پر اصرار کیا گیا اور ماہرین کو مجبور کیا گیا کہ وہ پائیبل کے صحیفوں کی صحت کے سلسلہ میں ایسا روایہ اختیار کریں جو سائنس دانوں کے لئے مشکل سے قابل قول ہو۔

جس طرح پائیبل کے معاملہ میں یہیث آگٹاں نے کما تھا اسی طرح اسلام نے بھی یہیث سے یہ طرز عمل اختیار کر رکھا ہے کہ صحف مقدس میں جو معلومات شامل ہیں، وہ سائنسی حقائق سے مطابقت رکھتی ہوں۔ اسلامی وحی کے حالیہ جائزے نے اس صورت حال میں کوئی تبدیلی پیدا نہیں کی ہے۔ جیسا کہ ہم آگے پل کر دیکھیں گے، قرآن کریم میں مقدس پائیبل سے کہیں زیادہ سائنسی و پھیپھی کے مضامین زیر بحث آئے ہیں۔ پائیبل میں یہ بیانات محدود تعداد میں ہیں لیکن سائنس سے قبائن ہیں۔ اس کے برخلاف قرآن میں بکثرت مضامین سائنسی نوعیت کے ہیں۔ اس لئے دونوں میں کوئی مقابلہ نہیں۔ موخر الذکر میں کوئی بیان بھی ایسا نہیں ہو سائنسی نقطہ نظر سے متصادم ہوتا ہو۔ یہ وہ بیانی دلیل ہے جو ہمارے جائزہ لینے سے ابھر کر سامنے آئی ہے۔ ہم اسی کتاب کے آخر میں دیکھیں گے کہ حدیثوں کا معاملہ یہ نہیں ہے۔ وہ نبی کریم ﷺ کے ان اقوال کا مجموعہ ہیں جو قرآنی تنزیل والام سے ہٹ کر ہیں، جن میں سے بعض سائنسی اعتبار سے ناقابل قول ہیں۔ زیر غور احادیث کا قرآن کریم کے ان خت اصولوں کے مطابق جائزہ لیا گیا ہے جن میں اس بات پر زور دیا جاتا ہے کہ اگر ان کو ناقابل اعتماد ثابت کرنا ضروری ہو تو یہیث سائنس اور دلیل وہ بہان کو کام میں لایا جائے۔

کسی صحیفہ کے سائنسی اعتبار سے قابل اعتماد اور ناقابل اعتماد ہونے کے مسئلہ پر غور و فکر کرنے کے لئے کچھ وضاحت درکار ہے۔ یہاں اس بات پر زور دیا چاہا ہے کہ جب سائنسی

معلومات سے متعلق گفتگو کی جاتی ہے تو اس سے وہ حقائق مراد ہوتے ہیں جو قطعی طور پر تسلیم کر لئے گئے ہیں۔ اس اصول سے ایسے تو ضمی نظریات خارج از بحث ہیں جو کسی ایک وقت میں کسی خاص حدش پر روشنی ڈالنے کے لیے مفید معلوم ہوتے ہیں لیکن جن کو کسی اسی توضیح کے لیے ترک کر دیا جاتا ہے جو سائنسی ترقی کے ساتھ زیادہ ہم آہنگ معلوم ہوتی ہے۔ یہاں میرا ارادہ جس چیز پر غور کرنے کا ہے وہ مسلمہ حقائق ہیں یا پھر زدہ مسائل ہیں جن پر اگرچہ سائنس ابھی ناکمل معلومات فراہم کر سکی ہے۔ تاہم آگے چل کر وہ کسی غلطی کے اندر یہ کہ بغیر کام میں لانے کے لیے پوری طرح استوار ہو جائیں گے۔

مثال کے طور پر سائنس دانوں کے پاس کہ ارض پر انسان کے ظہور کی تقریبی تاریخ بھی موجود نہیں ہے۔ تاہم انہوں نے انسانی صنعت کی ایسی باقیت دریافت کر لی ہیں جن کا تعین بغیر کسی شک و شبہ کے دس ہزار سال قبل سچ سے پہلے کیا جاسکتا ہے۔ لہذا ہم تسلیم نہیں کر سکتے کہ اس موضوع پر بائبل کی بیان کردہ حقیقتی سائنس کے ساتھ مطابقت رکھتی ہیں۔ کتاب پیدائش کے بائبل کے متن میں جو کاریخیں اور نسب نامے دیئے گئے ہیں، وہ نسل انسانی کی پیدائش (یعنی تخلیق آدم ملکہ) کو تقریباً ۳۰ صدی قبل سچ قرار دیتے ہیں۔ ممکن ہے مستقبل میں سائنس ہمارے لیے اسی معلومات فراہم کروے جو ہمارے موجودہ حسابات سے زیادہ صحیح ہو لیکن اس بات کا کامل یقین ہے کہ وہ ہمیں کبھی یہ نہیں بتائے گی کہ انسان کا سطح ارض پر ظہور ۳۶۵ سال پہلے ہوا تھا جیسا کہ ۱۹۷۵ء کے اعتبار سے عبرانی تقویم میں بتایا گیا ہے۔ (۲)

لہذا انسان کی قدامت سے متعلق بائبل کی معلومات غیر صحیح ہیں۔

سائنس کے ساتھ اس مقابلہ میں مذہبی نوعیت کے مسائل کو شامل نہیں کیا گیا ہے۔ مثال کے طور پر سائنس کے پاس اس بات کی کوئی تشریع و تاویل نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت موسیٰ ملکہ کو اپنا جلوہ کیسے دکھلایا۔ یہی بات فطرت کے اس راز کے بارے میں کسی جاگتنی ہے کہ حضرت عیسیٰ ملکہ ایک جسمانی باپ کے بغیر کیسے تولد ہوئے۔ علاوہ ازیں صحیح بھی اس نوع کی معلومات کے لیے کوئی مادی توضیح و تشریع نہیں کرتے۔ لہذا ہمارا موجودہ جائزہ ان باقتوں سے متعلق ہے، جو صحف سماوی ہمیں مختلف النوع مظاہر کے بارے میں بتاتے ہیں اور جن کی کسی نہ کسی حد تک وضاحت کی جاسکتی ہے۔ یہ بات ذہن میں رکھ کر ہمیں اس اختلاف کو دیکھنا

چاہیے جو ایک ہی موضوع سے متعلق قرآن میں کثیر تعداد میں اور باقی دو صحیفوں میں محدود تعداد میں معلومات کے بارے میں ہے۔

جب میں نے پہلے پہل قرآنی و تنزل کا جائزہ لیا تو میرا فقط نظر کلیٰ معروضی تھا۔ پہلے سے کوئی سوچا سمجھا منصوبہ نہ تھا۔ میں یہ دیکھنا چاہتا تھا کہ قرآنی متن اور جدید سائنس کی معلومات کے ماہین کس درجہ مطابقت ہے۔ تراجم سے مجھے پہلے چلا کہ قرآن ہر طرح کے قدرتی حادث کا اکثر اشارہ کرتا ہے۔ لیکن اس مطالعہ سے مجھے مختصری معلومات حاصل ہوئیں۔ جب میں نے گمراہی نظر سے عربی زبان میں اس کے متن کا مطالعہ کیا اور ایک فہرست تیار کی تو مجھے اس کام کو مکمل کرنے کے بعد اس شادوت کا اقرار کننا پڑا جو میرے سامنے تھی۔ قرآن میں ایک بھی بیان ایسا نہیں طا جس پر جدید سائنس کے نقطہ نظر سے حرف گیری کی جاسکے۔

اسی معیار کو میں نے عمد نامہ قدیم اور انجیل کے لیے آزمایا اور ہمیشہ وہی معروضی نقطہ نظر قائم رکھا۔ اول الذکر میں مجھے پہلے ہی کتاب آفرینش سے آگے نہیں جانا پڑا اور ایسے بیانات مل گئے جو جدید سائنس کے مسئلہ حقائق سے کلی طور پر عدم مطابقت رکھتے تھے۔

انجیل کو شروع کرتے ہی فوری طور پر ایک سنجیدہ مسئلہ سے سابقہ پڑتا ہے۔ پہلے ہی صفحہ پر ہمیں حضرت عیسیٰ ﷺ کا نسب نامہ ملتا ہے۔ لیکن اس موضوع سے متعلق متین واضح طور پر لوقا کے متن سے مخلف ہے۔ ایک اور مسئلہ اس لحاظ سے بھی سامنے آیا ہے کہ موخر الذکر میں کہہ ارض پر انسان کی تدامت سے متعلق معلومات جدید معلومات سے مباشی ہیں۔

یہ تضادات، ناممکنات اور تناقضات ایسے ہیں جن کی وجہ سے میرا الوہیت کے بارے میں عقیدہ متزلزل نہیں ہوتا۔ اس لیے کہ ان کو تائیوں میں انسان کی ذمہ داری کو دخل ہے۔ کوئی شخص بھی یہ نہیں بتا سکتا کہ ابتدائی متنوں کیا رہے ہوں گے۔ نہ ہی خیالی عبارت آرائیوں، دانستہ طور پر انسانوں کی جانب سے الماقات اور غیر شوری طور پر جو روبدل ہوا ہے ان کی کوئی شخص پوری طرح نشان دہی کر سکتا ہے۔ جب ہم بائیبل کے تضادات اور تناقضات کو سائنس کی ٹھوس معلومات کے مقابلہ میں دیکھتے ہیں تو جو بات آج بھی کھلتی ہے، وہ یہ ہے کہ جو ماہرین ان متنوں کا مطالعہ کرتے ہیں وہ یا تو ان تضادات و تناقضات سے ناوافیت کا بہانہ کر دیتے ہیں یا

لقولی بازگیری سے ان فناں کو چھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ جب ہم متی اور لوقا کی انجیل کا جائزہ لیں گے، اس وقت میں تفاسیر کے ماہرین کے مذکور تی طرز بیان کی بعض مثالیں پیش کروں گا۔ ہوتا یہ ہے کہ کسی ناممکن بات یا تضاد بیان کو چھانے کے لئے ہری کامیابی سے "مشکل" کی اصطلاح استعمال کر دی جاتی ہے۔ ان کے اس طرز عمل سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اتنے بہت سے عیسائی ان بڑی بڑی کوتاہیوں سے کیوں بے خبر ہیں جو عمد نامہ قدیم اور انجیل میں موجود ہیں۔ قاری ان چیزوں کی واضح مثالیں اس کتاب کے پہلے دوسرے حصہ میں پائیں گے۔

اس کتاب کے تیرے حصہ میں ایک مقدس صحیفہ میں سائنس کے غیر معمولی طور پر استعمال کی مثال پیش کی گئی ہے جس سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ جدید دعویٰ علوم نے قرآن کریم کی ان بعض آیات کو اچھی طرح سمجھنے میں مدد دی ہے جو اس سے پہلے انگریز قاتل فرم نہیں تھیں تو معہ ضرورتی ہوئی تھیں۔ یہ بات ہمارے لیے اس وجہ سے تعجب خیز نہیں رہتی کہ ہمارے علم کے مطابق اسلام کے نقط نظر سے مذہب اور سائنس کی حیثیت بیشہ دو ہزاروں کی رہی ہے۔ شروع ہی سے اسلامی تمدن کے دور عروج میں سائنس نے حریت انگریز ترقی کی ہے جس سے نشۃ الثانية سے قبل خود مغرب نے بھی استفادہ کیا ہے۔ موجودہ سائنسی معلومات نے قرآن کی آیات پر جو روشنی ڈالی ہے اس سے صحیفوں اور سائنس کے درمیان مقابلہ کے لیے فہم و اوراک کی ایک نئی راہ نکل آئی ہے۔ پہلے یہ آئینی اس معلومات کے عدم حصول کی بناء پر مبہم تھیں جو ان کی توضیح و تشریح میں مدد و معاون ہو سکتی ہے۔



## حوالی

- ۱۔ یہاں صحف موصوف کو تسامح ہوا۔ صحف کی صورت میں قرآن حضرت علیان غنی ہندگ کے دورِ خلافت سے پہلے ہی جمع ہو چکا تھا۔ حضرت علیان غنی ہندگ نے تو امت کو اختلاف سے بچانے کے لئے تمام مسلمانوں کو ایک قرأت پر جمع کیا تھا اور وہ قرأت قریش کی تھی (ترجمہ)
- ۲۔ ۱۹۵۰ء میں آریلینڈ کے آرج بیچ پیس آشیر نے اکٹھاف کیا تھا کہ حقیقی آدم کا واقعہ ۲۳ اکتوبر ۳۰۰۳ق. م کو ۹ بجے دن کے وقت ہوا تھا (ترجمہ)

## عبد نامہ قدیم

### عمومی خالک

عبد نامہ قدیم کا مصنف کون ہے؟<sup>(۱)</sup>

جب مذکورہ پلا سوال کیا جاتا ہے تو ہر شخص یہ معلوم کر کے جیران رہ جاتا ہے کہ عبد نامہ قدیم کے لئے ہی قارئین جواب میں وہ بات دھرا دیتے ہیں جو انہوں نے کتاب مقدس (بائبل) کے افتتاحیہ میں پڑھی ہوتی ہے۔ ان کی جانب سے ایک جواب یہ بھی ہوتا ہے کہ اگرچہ اس کو بطور الامام روح القدس (حضرت جبریل ﷺ) کے ذریعہ حاصل کر کے انسان تحریک خل میں لائے ہیں تاہم اس کا مصنف خود خداوند کریم ہے۔

بعض اوقات تو کتاب مقدس کے وجود میں آنے کے متعلق اطلاع دینے والا شخص قارئین کو معلومات فراہم کرتے ہوئے خود کو اسی مختصر بیان تک محدود رکھتا ہے، جس سے مزید سوالات کی گنجائش ہی نہیں رہتی اور بعض اوقات وہ جواب دیتے وقت یہ توضیح کر رہتا ہے کہ ابتدائی متن میں آگے چل کر تفصیلات تو انسان ہی فراہم کرتے رہے لیکن اس کے باوجود کسی عبارت کی متنازع فیہ خصوصیت اس کی عمومی صداقت میں جو اس سے برآمد ہوتی ہے، کوئی تبدیلی نہیں ہوتی۔ پھر اس صداقت پر بڑے بھوٹے پن سے زور دیا جاتا ہے۔ ارباب کلیسا جو اس حتم کے نکات کے پارے میں معقدین کو معلومات فراہم کرنے والی واحد جماعت ہے، روح القدس کی مدد سے اس کا جواب دیتے ہیں۔ چو تھی صدی سے، جب کونسل کے اجلاس منعقد ہوئے، یہ کلیسا ہی کا کام خاکہ وہ مقدس کتبیوں کی فرستیں نکالتی رہی اور ان کی توثیق فلورنس (۱۴۵۳ء) شرمنٹ (۱۴۳۲ء) کی کونسلوں اور پہلی ویٹی کن کونسل نے کردی، جس سے وہ شمسیہ شہود پر آئی جس کو آج ہم فہرست انہیں کہتے ہیں۔ حال ہی میں اتنے بت سے پہلائی

فتاویٰ کے بعد دوسری ویٹیٰ کن کونسل نے ایک متن شائع کیا جو المام سے متعلق تھا اور جو نہایت اہم اور ضروری ہے۔ اس کو تحقیق کرنے کی جان توڑ کوشش میں تین سال (۱۹۶۴ء - ۱۹۶۵ء) کی مدت صرف ہوئی۔ کتاب مقدس کے قارئین کی اکثریت جو اس نہایت تسلی بخش تحریر کو پائیل میں دیکھتی ہے وہ اس کے اصل ہونے کی اس تصدیق و توثیق سے کلی طور پر مطمئن ہو جاتی ہے اور گزشتہ صدیوں میں جو کچھ ہوتا رہا اس پر بحث کرنے کی قطعاً ضرورت نہیں سمجھتی۔

لیکن جب کوئی شخص ان کتابوں کی جانب رجوع کرتا ہے جو پادریوں نے تحریر کی ہیں اور جو عام مطالعہ کے لئے نہیں ہوتیں، اس وقت اس کو محسوس ہوتا ہے کہ کتاب مقدس (پائیل) میں جو کتابیں (صحیفے) شامل ہیں ان کے مصدقہ ہونے کے متعلق سوال اس سے کہیں زیادہ چیزیدہ ہے پتنا پہلی نظر میں معلوم ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر جب کوئی شخص اس فرانسیسی پائیل کی جداگانہ اقسام میں جدید اشاعت کی جانب متوجہ ہوتا ہے جو یہ علم کے ولستان کی زیر گمراہی ترجمہ کی گئی ہے تو اسے انداز بالکل مختلف دکھائی دیتا ہے اور وہ محسوس کرنے لگتا ہے کہ عمد نامہ قدیم "عد نامہ جدید" کی طرح ایسے ممتاز امور سے متعلق مسائل اٹھاتا ہے جو پیشتر تفسیر کے مصنفوں نے نہیں چھپائے ہیں۔

ہمیں نہایت معروضی نوعیت کے نبیتاً زیادہ مختصر سے مطالعہ میں انتہائی واضح مفروضات بھی ملتے ہیں، جیسے پروفیسر ایڈمنڈ جیکب کا پیش کردہ خالک "عد نامہ عقیق"۔ اس کتاب میں ایک شاندار عمومی نوعیت کا تصریح دکھائی دیتا ہے۔

بہت سے لوگ اس بات سے ناداتفاق ہیں اور ایڈمنڈ جیکب اس بات کا اکٹھاف کرتے ہیں کہ عمد نامہ قدم کے ابتداء میں ایک نہیں بلکہ کئی متن تھے، چنانچہ تیسرا صدی قبل مسیح کے لگ بھگ عربانی زبان میں ہی تین متن موجود تھے: ایک وہ متن جو میسوری متن بنا اور کم از کم جزوی طور پر یونانی ترجمہ میں استعمال کیا گیا، نیز اسفار خمسہ (اورتیت کی پہلی پانچ کتابوں کا سامنی متن)۔ پہلی صدی قبل مسیح میں یہ رجحان پیدا ہوا کہ سب کے لئے ایک متن مقرر کر دیا جائے لیکن حضرت عیسیٰ ﷺ سے ایک صدی بعد تک بھی یہ امر ممکن نہ ہو سکا کہ کسی ایک متن پر سب کا اتفاق ہو جائے۔

اگر ہمارے سامنے متن کے وہ تینوں نمونے ہوتے تو ان میں مقابلہ کرنا آسان ہوتا۔ اور ہم یہ رائے قائم کر لیتے کہ شروع میں اس کی کیا شکل رہی ہو گی۔ لیکن بد قسمی سے ہمارے پاس اس کا تھوڑا سا بھی نمونہ نہیں ہے۔ بحیرہ میت کے قریب دستیاب ہونے والے مخطوط (۲) (غار قرآن) (۳) جس کا زمانہ حضرت عیسیٰ ﷺ کے عهد سے ملحق قبل مسیح کا کوئی نہ ہے۔ یہ دوسری صدی عیسیٰ کے احکام عشرہ کا ایک مخطوط ہجھس ہے اور اس میں قدیم متن سے اختلافات ظاہر کیے گئے ہیں۔ اگر پانچوں صدی عیسیٰ کے چند نامکمل نسخوں کو نظر انداز کر دیا جائے تو پھر باطل کے عبرانی زبان میں قدیم ترین متن کا زمانہ فویں صدی عیسیٰ کا مانتا پڑتا ہے۔ غالباً سپسہواجہت (۴) (ہفتادی ترجمہ) یونانی زبان کا سب سے پہلا ترجمہ ہے اس کا زمانہ

تمسی صدی قبل مسیح کا ہے اور اس کو اسکندریہ کے مقام پر یہودیوں نے تحریر کیا تھا۔ لیکن وہ متن ہے جس پر عہد نامہ، جدید کی بنیاد رکھی گئی۔ یہ ترجمہ ساتویں صدی عیسیٰ تک منتشر کیا جاتا رہا۔ بنیادی یونانی متن جو عیسائی دنیا میں بالعلوم رائج ہے، ان مخطوطات سے تیار کیے گئے تھے جو کوڈیکس ویٹی کن (کتاب ویٹی کن) کے نام سے ویٹی کن میں اور کوڈیکس سیشیو کس (کتاب شیک) کے نام سے برطانوی عجائب گھر لندن میں درج رہتے ہیں۔ ان کا زمانہ چوتھی صدی عیسیٰ کا ہے۔

پانچوں صدی عیسیٰ کے شروع میں سیٹ جیروم (۵) نے عبرانی تحریروں کو کام میں لا کر لاطینی میں ایک متن پیش کیا جو بعد میں چل کر ساتویں صدی عیسیٰ کے بعد عالمگیر اشاعت کے سبب دلگیث (عوای) کے نام سے موسم کیا گیا۔

ضمناً ہم آرائی اور شایی ترجموں کا حوالہ دیں گے لیکن واضح رہے کہ یہ نامکمل ہیں۔

ان تمام ترجموں نے ماہرین کو نام نہاد صراط الوسطی متنوں کو باہم مجتمع کرنے میں مدد ہی ہے۔ یہ ترثیتے مختلف ترجموں کے درمیان ایک نوع کی مفاہمت ہے۔ اس کے علاوہ ہفت سالی مجموعے شائع کیے گئے جن میں عبرانی، یونانی، لاطینی، شایی، آرائی یہاں تک کہ عربی ترجمے کو پہلو پہ پہلو ترتیب دیا گیا ہے۔ یہ چیز مشهور ویٹی کن ترجمہ میں اختیار کی گئی ہے۔ (اندک - ۱۹۶۵ء) اس ذکر کو مکمل کرنے کی خاطر ہم یہ بھی تالیع دیتے ہیں کہ باطل کے مختلف تصورات ایسے تیجہ نکال کر مختلف عیسیٰ کیلما تام کے تمام ایک ہی کتبوں کو نہیں مانتے اور ایک ہی زبان

میں ترجمہ پر ابھی تک ان کے خیالات میں بکانیت نہیں ہے۔ قدیم عمد نامہ کا غلام عیسوی کا (عالیگیر) ترجمہ جس کو متعدد کیتوں لک اور پروٹٹشٹ ماہرین نے مل کر تحریر کیا ہے، ایک ایسا کام ہے جو دعہت پیدا کرے گا۔ یہ کام مجھیں کی منزل میں ہے اور اس کو امتزاج کے ایک کام کی شکل میں فتح ہونا چاہیے۔

اس طرح عمد نامہ قدیم میں انسانی ہاتھ زیادہ دکھائی دیتا ہے۔ اس سے یہ سمجھنا مشکل، نہیں ہے کہ ایک اشاعت سے دوسری اشاعت اور ایک ترجمہ سے دوسرے ترجمہ میں ان تمام تصحیحات کے ساتھ جن کا وجود ناگزیر تھا یہ بات ممکن ہوئی کہ ابتدائی متن چھپلے دو ہزار سال سے زیادہ کی مدت میں بالکل بدلتی گیا ہے۔

## بائبل کے مأخذ

کتابوں کا ایک مجموعہ بننے سے پہلی (بائبل) ایک متداول روایت کی شکل میں تھی جس کا انحصار تمام تر انسانی حافظہ پر تھا جو حالات کو ختم کرنے کا واحد ذریعہ تھا۔ یہ روایت گیتوں کے ذریعہ سے قائم رکھی جاتی تھی۔

ای جیکب رقطراز ہیں کہ ”ابتدائی مرحلہ میں ہر قوم نغمہ سنی کرتی ہے۔ ہر جگہ کی طرح اسرائیل میں بھی لظم کا آغاز نظر سے پسلے ہوا۔ اسرائیل نے طویل عرصے تک نہایت خوش اسلوبی سے نغمہ سنی کی۔ کبھی اپنی تاریخ کے واقعات سے متاثر ہو کر فرحت و انبساط کی رعنیوں پر پہنچے، کبھی مایوسیوں کی گمراہیوں میں ڈوبے“ ان کی نگاہ میں ہر شے کا ایک مفہوم تھا۔ اسرائیلوں نے اپنے نعمتوں کا متعدد طریقوں پر اطمینان کیا۔ انہوں نے متعدد وجوہ سے نغمہ سنی کی اور ای جیکب ان نعمتوں میں سے بہت سوں کا ذکر کرتے ہیں جو ہمیں بائبل میں نظر آتے ہیں مثلاً اکل و شرب کے گیت، (غله) کی فصل کے گیت، عمل سے متعلق گیت جیسے کنوں کا مشور گیت<sup>(۱)</sup> (گنتی ۲۱، ۷۶) شادی کا گیت جیسے غزل الغزلات<sup>(۲)</sup> میں اور ماتھی گیت۔ بائبل<sup>(۳)</sup> میں

جنگ و پیکار سے متعلق بھی مت سے گیت ہیں۔ چنانچہ ان گیتوں میں ہمیں درورہ (۸) کا گیت (قناۃ ۵، ۱۳۲) ملتا ہے اور اسرائیل کی وہ فتح جو خود یہود (خداؤن) کو مطلوب تھی اور جو اس نے انجام کو پہنچائی۔ (گفتہ ۱۰، ۳۵) اور صندوق کے کوچ کے وقت موئی کہا کرتا "انھوں نے خداوند تیرے دشمن پر آنندہ ہو جائیں اور جو تجھ سے کہیں رکھتے ہیں وہ تیرے آگے سے بھاگیں۔"

اس میں دانشمندوں کے مقولے اور ضرب الامثال بھی ہیں (ضرب الامثال کی کتاب، تاریخی کتابوں کی ضرب الامثال اور ان کے مقولے) برکتوں اور بد دعاوں کے الفاظ اور وہ احکام بھی ہیں جو پیغمبروں سے انسان کو الام کے ذریعہ حاصل ہوئے۔

ای جیکب لکھتے ہیں کہ یہ الفاظ یا تو ایک خاندان سے دوسرے خاندان میں منتقل کر دیئے جاتے تھے یا خدا کے برگزیدہ بنوں کے تاریخی واقعات کی شکل میں معبدوں کے ذریعہ پہنچائے جاتے تھے۔ تاریخ نے جلد ہی کہانیوں کی شکل اختیار کر لی۔ جیسے کہ یوتام کی داستان میں (قضاء ۹، ۲۱) جمال درخت ایک بادشاہ مقرر کرنے کے لیے خود چل کر گئے اور ان میں سے ہر ایک نے باری باری زینتوں کے درخت سے، انہیں کے درخت سے، انگور کی بیتل سے اور اوتھ کثارے سے پوچھا تھا (۹) جس سے ای جیکب کو یہ لکھنے کا موقع فراہم ہوتا ہے "ایک کہانی کہنے کی ضرورت سمجھ کر، داستان میں مضامین کے اعتبار سے یا ایسے زمانوں کے لحاظ سے خلط بحث نہیں ہو سکا جن کی تاریخ پوری طرح معلوم نہیں تھی۔" اس سے وہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں۔

"اغلب ہے کہ عدد نام قدیم میں حضرت موئی ﷺ اور بزرگوں کے بارے میں جو داستان بیان کی جاتی ہے وہ صرف تاریخی واقعات کے تو اتر کے ساتھ تجھیں مطابقت رکھتی ہو۔ لیکن داستان بیان کرنے والوں نے زبانی منتقل کرنے کے موقع پر بھی ان میں ایسا انداز تخلیل اختیار کیا ہے، جس کی وجہ سے تجھیں میں انتہائی مختلف النوع واقعات کو باہم مربوط کیا جاسکا اور جب سب کچھ کما اور کیا جا چکا تو انہیں یہ موقع مل گیا کہ وہ اس مساد کو ایک ایسی تاریخ کے طور پر پیش کریں جو تعمیدی نظر رکھنے والے مفکرین کے لیے یہ بتانے کو خاصاً قابل تحسین ہو کہ نوع انسانی اور دنیا کے آغاز کے وقت کیا واقعات روپ نما ہوئے تھے۔"

یہ یقین کرنے کے لیے ہمارے پاس ایک معقول دلیل موجود ہے کہ جب یہودی

کنغان (۱۰) میں آباد ہو گئے جو تیرھویں صدی قبل سعیج کے آخر کی بات ہے، اس وقت روایت کو محفوظ رکھنے اور آئندہ نسلوں تک پہنچانے کے لیے تحریر کافن وجود میں آپکا تھا لیکن جو شے انسانوں کے لیے سب سے زیادہ استحکام کی طالب ہو سکتی ہے، یعنی قانون، اس میں پوری طرح صحت نہیں تھی۔ ان میں وہ قوانین جن کے بارے میں خیال کیا جاتا ہے کہ خدا نے خود اپنے ہاتھ سے تحریر کیے ہیں، یعنی احکام عشرہ دو رواتتوں کے ذریعہ منتقل ہوئے۔ خروج (۲۰ - ۲۱) اور اعتشاء (۵ - ۳۰) روح سب کی وہی ہے لیکن اختلافات نمایاں ہیں۔ ایک ایسا ادارہ بھی ہے جس میں معابدات، مراسلات، شخصیات کی فرستوں (قضاء، شرکے اعلیٰ افران۔ نب تاء) چڑھاؤں اور غنیمت کی فرستوں کا ایک طویل ریکارڈ موجود ہے۔ اس طرح محافظ خانوں (آر کائیوز) کا وجود عمل میں آیا جنوں نے آئندہ ان کتابوں کی ترتیب کے لیے دستاویزی مواد فراہم کیا جو آج تک ہمارے پاس موجود ہے۔ اس طرح ہر کتاب میں مختلف طرزوں کا امتزاج دکھائی دتا ہے۔ اب یہ امر ماہرین پر منحصر ہے کہ وہ اس عجیب و غریب شادتوں کی آمیزش کے اسباب کا پتہ چلا یہیں۔

عبد نامہ قدیم ابتدائی زبانی روایت پر مبنی مختلف عناصر پر مشتمل ایک مجموعہ ہے۔ لذما جو طریقہ کاران واقعات کو جو دوسرے زمانہ اور دوسرے مقام پر رونما ہوئے، ابتدائی دور کے پیدا شدہ ادب کے ساتھ ملانے میں اختیار کیا گیا، اس کا جائزہ ایک دلچسپ مشغلہ ہے۔ مثال کے طور پر ہم فرینکس کے دور فرمان روائی کے فرانسیسی ادب کی تخلیق کے مسئلہ کو لیتے ہیں۔ اس وقت کی زبانی رواتتوں نے بھی اہم واقعات کو محفوظ رکھا۔ چنانچہ عیسائیت کے دفاع میں جنگیں، مختلف سننی خیز واقعات جن میں مشاہیر نے خود کو نمایاں کر کے پیش کیا۔ اور جن سے صدیوں بعد درباری شاعروں، وقاری نگاروں اور مختلف سلسلہ مظہرات کے مرتب کرنے والوں میں جوش پیدا ہوتا تھا۔ اس طریقہ سے گیارہویں صدی عیسوی کے بعد یہ بیانیہ نظمیں جن میں حقیقت افسانہ کے ساتھ ملی ہوئی ہے، شاعری کے پہلے نمونوں کی تشكیل اور ان کی پیشکش کا ذریعہ بنیں۔ ان میں سب سے زیادہ مشور رولینڈ<sup>(۱)</sup> کا گیت ہے، جو ایک جنگی کارنامہ سے متعلق ایک سوانحی گیت ہے جس میں رولینڈ، اہمین کی ایک مم سے واپسی کے وقت شہنشاہ شارلیمان کی فوج ساقہ کا کماندار تھا۔ رولینڈ کی جانشیری کا واقعہ کوئی ایسا ساختہ نہیں

ہے جو کسی قصہ کی ضرورت کو پورا کرنے کے لیے وضع کیا گیا ہو۔ یہ واقعہ ۱۵ اگست ۱۹۴۷ء کو رونما ہوا تھا۔ حقیقت میں یہ پہاڑوں میں لئے والی ایک قوم باسک کا حملہ تھا۔ اور اس لئے یہ ادنیٰ تحریر قطعی طور پر ایک فرضی داستان نہیں کہی جاسکتی۔ اس کی ایک تاریخی بنیاد ہے۔ پھر بھی کوئی سوراخ اس کو لفظاً صحیح نہیں سمجھے گا۔

بائبل اور دنیوی ادب کی تحقیق کے درمیان یہ یکسانیت حقیقت سے پوری طرح مطابقت رکھتی عhos ہوتی ہے۔ اس کا مطلب یہ ہرگز نہیں ہے کہ بائبل کے تمام متن کو جس سے آج ہم روشناس ہیں کلیتا علم الاصنام اور اساطیری مجموعہ کے انبار میں ڈال دیا جائے جیسا کہ بہت سے وہ لوگ کرتے ہیں، جو باقاعدہ طور پر خدا کے تصور کے منکر ہیں۔ یہ بات پوری طرح ممکن ہے کہ تحقیق کے حق ہونے پر یقین رکھا جائے۔ خدا کی جانب سے حضرت موسی ﷺ کو احکام عشرہ کے دینے جانے کو صحیح سمجھا جائے۔ انسانی معاملات میں تائید غیبی پر عقیدہ رکھا جائے جیسے کہ حضرت سلیمان ملک ﷺ کے زمانے میں ہوا۔ اسی کے ساتھ ساتھ یہ بھی ہے کہ یہ بات ہمیں اس بات پر غور کرنے سے نہیں روکتی کہ جو کچھ ہم تک پہنچا ہے وہ ان حقائق کی تلخیص ہے اور یہ کہ یہاں میں جو تفصیلات ہیں ان پر حقیقت سے نقد و تبرہ کیا جانا چاہیے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ابتداء میں جو زبانی روایات منتقل ہوئیں ان میں انسانی تحقیق کا غصر بہت زیادہ ہے۔



## حوالی

۱۔ پہلی یا کتاب مقدس کو تین حصوں میں تقسیم کیا گیا ہے (۱) عمد نامہ قدمیم یا میثاق بنی اسرائیل (۲) اسفار حرف (۳) عمد نامہ جدید۔ چونکہ اسغار حرف ابتداء میں عبرانی زبان میں نہیں لکھی گئی تھیں بلکہ اس یونانی ترجمہ میں شامل تھیں جو ۲۷۰ ق.م میں ۷۰ علامے کی گرفتاری میں کیا گیا تھا (پن்தاؤی ترجمہ) اس لئے یہودی انسیں مستبر نہیں مانتے۔ چنانچہ وہ عمد اصلاح میں کتاب مقدس سے نکال دی گئیں اور اب پہلی صرف عمد نامہ قدمیم اور عمد نامہ جدید کو کہا جاتا ہے۔

عدم نامہ قدمیم دراصل ان کتابوں کا مجموعہ ہے جن کو یہودی مستند سمجھتے ہیں۔ ان کتابوں یا صحیفوں کو انہوں نے اس طرح تقسیم کیا ہے۔ (۱) اسفار خمسہ (۲) انبیاء (یشور، قضاۃ، سوتیل، سلاطین، معیاہ، یرمیاہ حزنی ایل اور انبیاء خور و جن میں ہوسیع سے ملکی تک کے انبیاء شامل ہیں۔ (۳) باقی کتابیں جو ۹۰۰ سے ۱۰۰۰ء تک تسلیم کی گئیں۔ عمد نامہ قدمیم کا جزو اعلیٰ دو کتابیں ہیں۔ تورہت اور زبور۔ عدم نامہ جدید ان کتابوں کا مجموعہ ہے جن کو کلیسا میں متی، مرقس، لوقا اور یوحنا کی انجیلیں ہیں۔ دوسرے حصہ میں حواریوں کے خطوط ہیں اور تیرے حصہ میں یوحناعارف کا مکافٹہ ہے۔ (مترجم)

۲۔ قدمیم مخطوطوں اور طوباروں کا وہ مجموعہ جو ۱۹۳۴ء میں دریائے ارون کے مغربی جانب جیریکو (یرسو) سے بارہ کلومیٹر کے فاصلہ پر بحیرہ میت کے شمالی سرے سے دو کلومیٹر دور ایک غار سے دستیاب ہوا۔ جن مرجانوں میں یہ مخطوطہ اور طوبار لے، ان کا زمانہ ۲۲ ق.م سے ۱۰۰ میسیوی تک کا سمجھا جاتا ہے۔ ان تحریروں کو پڑی محنت سے جوڑ کر پڑھا گیا۔ ان میں سے پانچ اس وقت مجرانی یونیورسٹی یروہ ٹلم میں محفوظ ہیں اور پانچ شام میں ہیں۔ (مترجم)

۳۔ قرآن، بحیرہ میت بحیرہ لوط کے شمالی مغربی کنارے پر دامن کوہ میں ایک قدمیم شر کے کھنڈرات کی ٹھلل میں ۱۹۵۶ء میں برآمد کیا گیا۔ اس میں چھٹی صدی قبل مسیح تک کے آثار ملتے ہیں۔ دوسری صدی قبل مسیح میں یہاں خلقانہ نشین رہائیوں کا قیام تھا۔ لیکن ۶۸ء میں یہ

خانقاہیں جلا دی گئیں۔ اسی زمانے میں مخطوطے مریاناوں میں بند کر کے خانقاہت کے لئے یہاں رکھ دیئے گئے۔ وہ روایت صدی کے وسط میں غار قمران سے دستیاب ہوئے ہیں اور بعض ان میں پوری طرح محفوظ ہیں۔ (ترجم)

۴۔ یہ ترجمہ یونانی زبان میں حضرت عیینی ﷺ کے وقت سے ۲۷۰ سال پہلے کیا گیا تھا اور اس کے لیے ۷۰ علاماء منتخب کیے گئے تھے۔

۵۔ سینٹ جیروم (۳۴۰ء تا ۴۱۰ء) اسرائیل کے مقام پر پیدا ہوئے۔ پوپ و نہس کے مشیر ہے۔ ان کے انتقال کے بعد بیت اللحم میں مقیم ہو کر پرانے عمد نامہ کا لاطینی میں ترجمہ کیا۔ (ترجم)

۶۔ تب اسرائیل نے یہ گیت گلایا۔

اے کنویں! تو ابل، تم اس کنویں کی تعریف گاؤ۔“

یہ وہی کنواں ہے جسے رنسیسوں نے بنایا۔

اور قوم کے امیروں نے

اپنے عصا اور لاثیبوں سے کھودا۔

۷۔ پائیل کی ایک مختصر کتاب جو تمام تر نعمات کا مجموعہ ہے اور حضرت سلیمان ﷺ سے منسوب ہے۔ اس کا آغاز اس طرح ہوتا ہے سلیمان کے غول الغزلات ”وہ اپنے منہ کے چومنوں سے مجھے چوئے کیونکہ تیرا عشق می سے بہتر ہے.....“ (ترجم)

۸۔ اسی دن دبورہ اور ابی قوم کے بیٹے برق نے یہ گیت گلایا کہ ”پیشواؤں نے جو اسرائیل کی پیشوائی کی اور لوگ خوشی خوشی بھرتی ہوئے.....“ (ترجم)

۹۔ یوں اتم پر بعل کا چھوٹا بیٹا تھا وہ اپنے بھائی ابی ملک کے ہاتھ سے قتل ہونے سے فجیا تھا۔ اس نے سکم کے لوگوں سے مدد چاہی تو درختوں کا یہ عمل شروع ہوا۔ (ترجم)

۱۰۔ بنی اسرائیل مصر سے نکل کر میدان یسمہ میں جا پڑے تھے۔ وہیں ان پر من و سلوانی اترتا تھا۔ ایک مدت تک صحراؤردی کرنے کے بعد ان کا قیام فلسطین میں ہوا جس کا عبرانی نام کنعان ہے۔ مصر سے چودھویں صدی ق م کے آخر میں نکلے اور کنعان میں تیرھویں صدی ق م کے شروع میں بس گئے۔ (ترجم)

شارلیمان یا چارلس اعظم فرانس کا مشور فرمان روا اور ہولی رومن ایپارک کا شہنشاہ تھا۔ اس نے یورپ میں کاربائے نمیاں انجام دیئے تھے۔ جب وہ محض بارہ سال کا تھا اس وقت انڈس میں امارت قربطہ کا قیام عمل میں آیا تھا اور انڈس میں امیر عبدالرحمٰن الدا خل سری آرائے سلطنت تھے۔ اشتوراس کے عیسائی سروار القانو نے اپنی مسلمان دشمنی کی بنا پر شارلیمان کو انڈس پر فوج کشی کرنے کی دعوت دی۔ وہ حملہ آور ہوا لیکن کوئی کامیابی حاصل نہ کر سکا بلکہ واپسی کے وقت اس کی فوج کا بڑا حصہ تباہ ہو گیا۔ جب وہ راتبی وال کے درہ سے گذر رہا تھا تو اس کی فوج کے عقبی حصہ پر جس کی مکان رویینڈ کے ہاتھ میں تھی، باسک قوم نے حملہ کر دیا اور اس قدر کشت و خون کیا کہ شاید ایک آدھ فرانسیسی بچا ہو۔ چونکہ شارلیمان جائے حادثہ سے آخر میں میل آگے نکل چکا تھا۔ اس لیے اس کو اس واقعہ کی اطلاع نہ ہوئی۔ البتہ جب رویینڈ نے زخمی ہو کر اپنا زر سُکھا بجا لیا تو اس کو پتہ چلا اور وہ لوٹ کر اس جگہ پہنچا، لیکن زر سُکھا بجانے سے رویینڈ کے گلے کی رگیں پھٹ گئیں اور وہ مردہ حالت میں پڑا ہوا تھا۔ شارلیمان کو بے حد افسوس ہوا مگر اب کیا ہو سکتا تھا۔ شعراء نے اس واقعہ کی یاد میں نظمیں اور گیت لکھے اور ان میں بڑے مبالغہ سے کام لیا۔ (مترجم)

## حمد نامہ قدیم کی کتابیں

حمد نامہ قدیم ایسی کتابوں کا مجموعہ ہے جن کی خصامت بھی ایک دوسرے سے مختلف ہے اور جن کا انداز بیان بھی بڑی حد تک مختلف ہے فوسال سے زیادہ کی مدت میں کئی زبانوں میں لکھی گئیں۔ مگر ان کی بیانی رواتیوں پر رہی۔ ان میں سے کئی کتابوں کی واقعات اور مخصوص ضروریات کے تحت اصلاح کی گئی اور اس طرح ان کو مکمل کیا گیا۔ اکثر یہ کام ایسے ادوار میں ہوا جن کے درمیان کافی فصل ہے۔

یہ وسیع ادب غالباً اسرائیلیوں کے دور شہنشاہی کے شروع میں بار آور ہوا، جو گیارہوں صدی قبل مسیح کا زمانہ ہے۔ یہ اسی زمانے کی بات ہے کہ فن تحریر کے ماہرین کی ایک جماعت شاہی گھرانے کے افراد میں سے پیدا ہوئی۔ یہ پڑھنے لکھنے لوگ تھے جن کا کام تحریر ہی تک محدود نہیں تھا، ہو سکا ہے کہ پہلی ناکمل تحریریں جن کا ذکر سابقہ ابواب میں کیا گیا ہے، اسی زمانے سے تعلق رکھتی ہوں۔ ان کتابوں کو لکھنے کی ایک خاص وجہ تھی۔ اس وقت گیتوں اور نغموں کی خاصی تعداد مسیح ہو گئی تھی (جن کا ذکر پہلے کیا جا چکا ہے) حضرت یعقوب ﷺ اور حضرت موسیٰ ﷺ کے پیغمبرانہ مکاشفات والملات تھے۔ احکام عشرہ تھے اور ایک عمومی سلسلہ پر قانونی دستاویزات تھیں جنہوں نے قوانین شرعیہ بننے سے پہلے مذہبی روایات کو جنم دیا۔ یہ تمام دستاویزات ایسے اجزاء تھے جو منتشر حالات میں حمد نامہ قدیم کے مختصر نسخوں میں بکھرے ہوئے تھے۔

اس کے کچھ ہی عرصہ بعد غالباً دسویں صدی قبل مسیح کے دوران نام نہاد اسفار خسر کا یہودی متن تحریر کیا گیا۔ یہ متن ان پہلی پانچ کتابوں کا مجموعہ ہے جن کو حضرت موسیٰ ﷺ سے منسوب کیا جاتا ہے۔ بعدہ نام نہاد الٹی متن (۱) (الوہی یا الوہٹ نیکست) کا اضافہ ہوا۔ نیز نام نہاد مرشدانہ ایڈیشن (۲) (سیسڑو ٹل ور ٹن) وجود میں آیا۔ ابتدائی یہودی متن میں دنیا کی پرانی

سے حضرت یعقوب ﷺ کی وفات تک کے واقعات سے بحث کی گئی ہے۔ یہ متن جنوبی حکومت یہوداہ<sup>(۳)</sup> میں مرتب ہوا تھا۔ نوین صدی قبل مسیح کے اختتام اور آٹھویں صدی قبل مسیح کے وسط میں ایلیاہ<sup>(۴)</sup> اور ایش<sup>(۵)</sup> کے پیغمبرانہ اثر رونما ہوئے اور پھیلنے لگے۔ آج ہمارے پاس ان کے صحیفے موجود ہیں۔ یہی اسفرار خمسہ کے الہی متن کا زمانہ بھی ہے لیکن یہ حدت یہودی متن کے مقابلے میں کافی مختصر ہے اور اس کا دائرہ حضرت ابراہیم ﷺ، حضرت یعقوب ﷺ اور حضرت یوسف ﷺ کے واقعات تک محدود ہے۔ یوشع<sup>(۶)</sup> اور قضاۃ کے صحیفے اس زمانہ سے شروع ہوتے ہیں۔

آٹھویں صدی قبل مسیح میں ان انبیاء کا ظہور ہوا جنہوں نے حصینی کام انجام دیا۔ ان میں سے حاموس اور ہوسپیع کا تعلق اسرائیل سے اور میکاہ کا یہوداہ سے تھا۔

۷۲۱ ق م میں سامریہ<sup>(۷)</sup> کے سقط سے حکومت اسرائیل کا خاتمه ہو گیا۔ یہوداہ کی حکومت نے اپنا نہ ہی ترک سنبھالا۔ مجموعہ امثال اسی زمانہ سے شروع ہوتا ہے جو خاص طور پر اس اعتبار سے ممتاز ہے کہ اس میں اسفرار خمسہ کے یہودی اور الہی متوں کو ملا کر ایک کتاب کی شکل دے دی گئی ہے۔ اس طریقے سے توریت کی تشكیل عمل میں آئی۔ کتاب اشتذاء بھی اسی زمانے میں لکھی گئی۔

سا تویں صدی قبل مسیح کے دوسرے نصف میں یسیعا<sup>(۸)</sup> کی حکومت، یرمیاہ<sup>(۹)</sup> نبی کے ظہور کے ساتھ منطبق ہو گئی لیکن ان کے کام نے ایک صدی بعد تک کوئی تحسین شکل اختیار نہیں کی۔

۵۹۸ ق م میں ہونے والی بائل کی جانب پہلی جلاوطنی سے قبل مفتیاہ، ناہوم اور جنتوق کے صحیفے منصہ شہود پر آئے۔ حزنی ایل اس پہلی جلاوطنی سے قبل ہی سے پیشینگوئی کر رہے تھے۔ ۵۸۷ ق م میں یروہلم کے سقط سے دوسری جلاوطنی کا آغاز ہوا جو ۵۳۸ ق م تک مہتمد ہے۔<sup>(۱۰)</sup>

حزنی ایل جو آخری بڑے اور جلاوطنی کے دور کے نبی تھے ان سے منسوب کتاب موجودہ شکل میں ان کی وفات کے وقت تک ان کاتبتوں نے مرتب نہیں کی تھی جن کو ان کا روحاںی ورش ملا۔ ان ہی کاتبتوں نے کتاب پیدائش کا تیرا متن لکھا جو نام نہاد مرشدانہ متن

(سرودُثل ورثن) ہے اور جس کا مقصد تخلیق سے لے کر حضرت یعقوب علیہ السلام کی وفات تک کے حصہ کو پورا کرنا تھا۔ اس طرح گویا تورت کے یہودی اور الٰہی متوفیوں کے مرکزی ڈھانچے میں ایک تیرا متن داخل کرنا تھا۔ بعد میں ہم یہ دیکھیں گے کہ جو کتابیں تقریباً دو اور چار صدیاں پسلے لکھی گئیں ان میں اس تیرے متن کی پیچیدگیوں کی ایک جھلک موجود ہے۔ یہی وہ زمان ہے جب کہ کتاب ”نوح“ ظہور میں آئی۔

خورس (سالزس-م ۵۵۹ ق م) کے حکم سے ۵۳۸ ق م میں باہل کی جانب یہودیوں کی جلاوطنی کا سلسہ ختم کر دیا گیا۔ یہودی فلسطین واپس چلے گئے اور یہودی علم میں یہ کل کی تحریر ن عمل میں آئی۔ نبیوں کی سرگرمیاں پھر شروع ہوئیں جن کے نتیجے میں ”مجی، ذکریا، مسیح“ کا تیرا حصہ طاکر دانیال (دانی ایل) اور ہرونخ (موخر الذکر یونانی زبان میں ہے) وجود میں آئیں۔

جلاوطنی کے بعد کامنہ ہی حکیماتہ اقوال کی کتابوں کا عدد ہے ”امثال“ یعنی طور پر ۳۸۰ ق م کے لگ بھگ ضبط تحریر میں آئی۔ ”ایوب“ پانچویں صدی قبل مسح کے وسط میں لکھی گئی۔ واعظ کا زمانہ تیری صدی قبل مسح سے شروع ہوتا ہے۔ اسی طرح غزل الفزلات اور تواریخ اول و دوم ”عزرا“ نبیاہ کا زمانہ بھی وہی ہے۔ سراہ (۱۱) دوسری صدی قبل مسح میں مرض وجود میں آئی۔ کتاب حکمت اور میکاپیز اول و دوم حضرت مسح علیہ السلام سے ایک صدی پیشتر لکھی گئی۔ کتاب روت، استر اور یونان کے زمانے کا تین آسانی سے نہیں کیا جاسکتا۔ یہی معاملہ توبط (۱۲) اور جودت (۱۳) کا ہے۔ یہ تمام تاریخیں یہ سمجھتے ہوئے دی گئی ہیں کہ ان کتابوں میں بعد میں تصرفات ہوتے رہے، اس لیے کہ عمد نامہ قدیم کو یہ شکل ادا حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے تقریباً ایک صدی قبل دی گئی تھی۔ بہت سوں کے نزدیک تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ایک صدی بعد تک قطعی طور پر وجود میں نہیں آئی۔

اس طرح عمد نامہ قدیم قوم یہود کے لیے معلوم ہوتا ہے کہ اپنے آغاز سے لے کر عیسائیت کے شروع ہونے تک ایک ادبی و تاریخی نبی رہی۔ اس میں جو کتابیں شامل ہیں، وہ دسویں اور پہلی صدی قبل مسح کے درمیان لکھی گئیں، ان کو مکمل کیا گیا اور ان پر نظر ہانی کی گئی۔ اس کے مرتب اور جمع کیے جانے کی تاریخ سے متعلق یہ کسی اعتبار سے بھی میرا کوئی ذاتی نظریہ نہیں ہے بلکہ اس تاریخی جائزہ کے لیے ضروری مواد انسائیکلوپیڈیا یونیورسیٹیز، مرتبہ

بے۔ پی سینڈوز پروفیسر ڈومنیک فیکٹریز سالکوڑ کے اندر اجات سے لیا گیا ہے۔ یہ سمجھنے کے لئے کہ عمد نامہ قدیم کیا شے ہے، ان معلومات کو جو انتہائی لاکن ماہرین نے صحت کے ساتھ مرتب کی ہیں، ذہن میں رکھنا ضروری ہے۔

ان تمام تحریروں میں الہامی غرض شامل ہے لیکن ہمارے پاس اس وقت وہی سرمایہ ہے جو لوگوں نے ہمارے لئے چھوڑنا مناسب سمجھا تھا۔ ان لوگوں نے خود کو مطمئن کرنے کے لئے اس ماحول کے مطابق جس میں وہ رہ رہے تھے اور ان ضروریات کو پورا کرنے کی غرض سے ان متنوں کو مرتب کیا تھا۔

جب اس معروضی مواد کا اس مواد کے ساتھ مقابلہ کیا جاتا ہے جو باشیل کے ان نسخوں کے دیباچوں میں دیا ہوا ہوتا ہے، جو فی زمانہ عام اشاعت کے لیے ہوتی ہیں تو کوئی بھی شخص یہ بات محسوس کر لیتا ہے کہ ان میں جو حقائق بیان کیے گئے ان کو بالکل ہی مختلف طریقہ پر پیش کیا گیا ہے۔ یہ لوگ ابتدائی حقائق سے جو کتابوں کی تحریر و تدوین سے متعلق ہے، خاموشی سے گزر جاتے ہیں البتہ اہملاں جو قاری کو گمراہی میں بدلنا کرتے ہیں، قائم رکھے جاتے ہیں۔ حقائق کو اس حد تک کم کر کے بیان کیا جاتا ہے کہ حقیقت و اصطیلت کا ایک غلط تصور ان کو ملتا ہے۔ باشیل کے دیباچوں اور ابتدائیوں کی ایک بڑی تعداد حقیقت کو اس طرح غلط انداز سے پیش کرتی ہے۔ صحقوں کے معاملہ میں جن میں بارہا تصرف کیا گیا ہے (مثلاً اسفار خمسہ) کہا جاتا ہے کہ بعض تفصیلات ممکن ہے بعد میں ایزاد کی گئی ہوں۔ چنانچہ ایک صحیفہ کی ایک غیر اہم عبارت کے متعلق تو بحث پیش کی جاتی ہے لیکن طویل بیانات سے متعلق اہم حقائق سے خاموشی سے گزر جاتے ہیں۔ کتاب مقدس کے سلسلہ میں اسی نادرست معلومات عام اشاعت کے لئے دیکھ کر طبیعت کو اذت ہوتی ہے۔

## توریت یا اسفار خمسہ

توریت سایی نام ہے۔

یونانی عبارت جو ہمیں انگریزی لفظ ہیئتائیوں (اسفار خمسہ) فراہم کرتی ہے، ایک اسی

کتاب کا نام ہے جس کے پانچ حصے ہیں: پیدائش، خروج، احبار، گفتگی اور اشتہاء۔ یہی وہ حصے ہیں جو ان انتالیس میغفول کے مجموعے کے ابتدائی پانچ رکن قرار پائے ہیں جن سے عمد نامہ قدیم کی تخلیل ہوئی ہے۔

متومن کے اس مجموعے میں ابتدائے آفرینش سے یہود کے کعan میں داخل ہونے تک کے جس کے دینیے جانے کا یہود سے ان کے مصر سے خروج کے بعد وعدہ کیا گیا تھا، واقعات ہیں بلکہ زیادہ تین طریقہ پر کہا جاسکتا ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کی وفات تک کے واقعات ہیں۔ برعکمال ان حقائق کا تذکرہ قوم یہود کی تہذیبی اور معاشرتی زندگی کو بہانے والے عوامل کے ذکر کے لیے ایک عمومی نوعیت کے خاکہ کا کام انجام دیتا ہے۔ اس سے اس کا نام قانون شریعت یا توریت ہوا۔

دنیائے یہودیت و مسیحیت میں کئی صدیوں تک یہ خیال کیا جاتا رہا کہ اس کے مصنف خود حضرت موسیٰ علیہ السلام ہیں۔ غالباً یہ ادعا اس حقیقت پر مبنی تھا کہ خداوند کیم نے حضرت موسیٰ علیہ السلام سے فرمایا (خرود ۷:۱۲) اس بات کی (عملیق کی تخلیک کی) یاد قاری کے لیے کتاب میں لکھ دے۔ یا پھر مصر سے خروج کے بارے میں تفسیل کرتے ہوئے ”موسیٰ نے ان کے سفر کا حال ان کی متزلوں کے مطابق خداوند کے حکم سے قلبند کیا۔“ (گفتگی ۲:۲۳) اور آخر میں ”اور موسیٰ نے اس شریعت کو لکھ کر کافنوں کے جوینی لاوی اور خداوند کے عمد کے صندوق کے اٹھانے والے تھے اور اسرائیل کے سب بزرگوں کے سپرد کیا۔“ (اشتہاء ۳۱:۹)۔ پہلی صدی قم سے آگے چل کر یہ نظریہ کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اسغار خمسہ کی تصنیف کا کام کیا تھا قائم ہوا۔ قلادی یہیں جو زیست (۱۲) اور فلاؤ اسکندر یوی (۱۳) نے اس مفروضہ کو قائم رکھا۔

آج کل یہ نظریہ قطعی طور پر ترک کیا جا پہنچا ہے اور ہر شخص کا اس نقطہ پر اتفاق ہے۔ اس کے باوجود نیا عمد نامہ اس کی تصنیف کے معاملہ کو حضرت موسیٰ علیہ السلام سے منسوب کرتا ہے۔ پوس اپنے خط میں رو میوں کو لیو۔ سیکس کا حوالہ دیتے ہوئے (۵:۱۰) اس بات کا دعویٰ کرتا ہے کہ ”موسیٰ علیہ السلام نے یہ لکھا ہے کہ جو شخص اس راستبازی پر عمل کرتا ہے جو شریعت سے ہے وہ اسی کی وجہ سے زندہ رہے گا۔“ وغیرہ یو ہنا اپنی انجیل میں (۵:۳۶۔۳۷) حضرت مسیحی علیہ السلام سے مندرجہ ذیل باتیں کملوata ہے۔ ”اگر تم موسیٰ علیہ السلام کا تیقین کرتے تو میرا بھی یقین

کرتے۔ اس لئے کہ اس نے میرے حق میں لکھا ہے۔ لیکن جب تم اس کے نوشتوں کا لیکھنے شروع کرتے تو میری پاتوں کا کیوں نگر لیکھنے کرو گے۔ ”یہاں ہمارے پاس تصرف کرنے کی ایک مثال موجود ہے کیونکہ یونانی لفظ جو اصل سے مطابقت رکھتا ہے (EPISTEUEUTE) ہے، چنانچہ انجیل کے مبلغ حضرت میمی میلکہ کی زبان سے جو بات کلموار ہے یہی وہ قطعاً غلط ہے۔ مندرجہ ذیل سے اس بات کی صراحت ہوتی ہے۔

میں اس مثال کے لئے مواد قادر دے دو (FATHER DE VAUS) سے جو یہ مسلم کی پائیل سوسائٹی کے صدر ہیں مستعار لے رہا ہوں۔ انہوں نے ۱۹۶۳ء میں کتاب پیدائش کے اپنے فرانسیسی ترجمہ کا دیباچہ لکھتے ہوئے اسفار خس کے بارے میں ایک عمومی نویسیت کی تحریک دی جس میں نہایت قابل تدریلاں کل شامل تھے۔ یہ دلیلین مبلغین انجیل کے ان دعوؤں کے جو وہ کتب زیر بحث کی تصنیف کے سلسلے میں کرتے ہیں، خلاف جاتی ہیں۔ ” قادر دے دو“ ہماری توجہ اس جانب مبذول کرتے ہیں کہ ”یہودی روایت جس کی حضرت مسیح ﷺ اور آپ کے حواریں نے پیروی کی۔“ قرون وسطی کے اختتام تک تلمیم کی جاتی رہی۔ وہ اکیلا شخص جس نے اس نظریہ کی مخالفت کی بارہویں صدی میں ”اے نزرا“ تھا۔ کہیں سو لوہیں صدی میں جا کر کالشید نے اس بات کی نشاندہی کی کہ حضرت موسیٰ ﷺ کتاب اختناء میں اپنی ہی وفات کا حال نہیں لکھ کر کتے تھے۔ (۵) (۲) پھر مصطفیٰ ان دوسرے ناقدین کے حوالے وہاں ہے جو اسفار خس کے کم سے کم ایک حصے کو حضرت موسیٰ ﷺ سے منسوب کرنے کے مخالف ہیں۔ ان میں سب سے مقدم رچڈ سائنس (۳) ” قادر آف دی آریزی“ کی کتاب ”محمد نامہ قدمیم کی تعمیدی تاریخ“ ہے۔ ۱۹۷۸ء جس میں تاریخ وار ترتیب میں پیدا ہونے والی دقوں، واقعات کی تحریر، قصول کے الجھاؤ اور اسفار خس میں طرز تحریر کے اختلافات کی نشان وہی کی گئی ہے۔ اس کتاب نے (اس زمانہ میں) ایک ہنگامہ برپا کر دیا تھا۔ رچڈ سائنس کے طرز استدلال کو انہارہویں صدی کے شروع میں کب تاریخ میں کلم کھلا اختیار کیا گیا۔ اس وقت قدامت کے حوالے اکثر اس بات سے دیجے جاتے تھے کہ ”حضرت موسیٰ ﷺ نے کیا لکھا تھا۔“

یہ بات ہر شخص بـ آسانی سمجھ سکتا ہے کہ کسی الگی داستان کی مخالفت کرنا کس قدر مشکل ہے جس کو خود حضرت میمی میلکہ کے (منسوب) اقوال سے تقویت پہنچی ہے۔ ہمیں سابق

میں بتایا جا چکا ہے کہ عمد نامہ جدید میں اس (مفروضہ) کی حمایت کی تھی۔ یہ کام لوئی پانشہر، تم کے ڈاکٹر ٹین آسٹرک کا تھا جنہوں نے اس موضوع سے متعلق ایک تھی نوعیت کا استدلال پیش کیا۔

۵۷۸۱ء میں اپنی تصنیف "ان ابتدائی تحریروں کے بارے میں خیالات" جن کو معلوم ہوتا ہے کہ حضرت موسیٰ ﷺ نے کتاب پیدائش کے مرتب کرنے میں سامنے رکھا "شائع کر کے انہوں نے مآخذ کی کثرت پر زور دیا۔ وہ غالباً اس امر کی جانب توجہ کرنے والے پہلے آدمی نہیں تھے لیکن اس کے باوجود ان میں یہ جرأت تھی کہ انہوں نے ایک انتہائی اہمیت کے مسئلہ کو وقف عام کیا۔

کتاب پیدائش کے دو متن جن میں سے ہر ایک اس طریقہ کی وجہ سے جس سے خدا کو یا تو "یہودے" یا "الوہیم" کے نام سے موسم کیا گیا تھا، ایک ساتھ موجود تھے۔ پناہیں نو خرزذ کر میں دونوں متن پہلو بہ پہلو شامل رہے۔ آئی کورن (۱۸۸۳ء تا ۱۸۹۰ء) نے یہی تحقیق بالی چار کتابوں کے بارے میں پیش کی ہے۔ پھر الجین نے (۱۸۹۸ء) متومن میں سے اس ایک متن کے متعلق جس کو اسٹرک نے علیحدہ کر لیا تھا اور جس میں خدا کے لیے "الوہیم" نام استعمال کیا ہے، بتایا ہے کہ وہ بذات خود دو جگہ بٹا ہوا ہے۔ جیشانیوخ (اسفار خمسہ) لغوی اعتبار سے الگ جا پڑا تھا۔

انیسویں صدی میں مآخذ کے بارے میں اور بھی گمرا تحقیق ہوئی۔ ۱۸۵۲ء میں چار مآخذ تسلیم کے لیے گئے۔ ان کو یہودی، الوہیمی، اشتہائی اور مرشدانہ متومن کہا گیا ہے۔ ان کے زمانوں کا تعین کرنا بھی ممکن تھا۔

(۱) یہودی متن کو نویں صدی قم کا مرتب شدہ قرار دیا گیا (یہوداہ میں ضبط تحریر میں لا یا گیا)

(۲) الوہیمی متن غالباً تھوڑا سا جدید ہے (یہ اسرائیل میں لکھا گیا)

(۳) اشتہائی متن بعض صاحبان کے نزدیک آٹھویں صدی قبل مسیح کا (ای جیکب)

اور دوسرے حضرات (فادر دے وو) کے نزدیک یثوع کے زمانہ کا ہے

(۴) مرشدانہ متن (سرزوش ورثن) جلا وطنی (اسیری) کے وقت یا اس کے بعد

وجود میں آیا۔ چھٹی صدی قبل مسح۔

اس بات کو بخوبی سمجھا جاسکتا ہے کہ اسفار خمسہ کے متن کی ترتیب و تنزیب کا کام کم از کم تین صدیوں پر محیط ہے، لیکن یہ مسئلہ اس سے بھی زیادہ پیچیدہ ہے۔ ۱۹۷۱ء میں اے لوڈس نے یہودی متن میں تین ماخذوں کو، الوہی متن میں چار کو، احتشاء میں چھ کو اور مرشدانہ میں نو کو میتھیز کیا۔ قادر دے وور قطر از ہیں کہ ”اس میں وہ اضافہ جات شامل نہیں ہیں جو آٹھ مختلف مصنفوں کے بیان بکھرے ہوئے ہیں۔“ اس سے بھی زیادہ قریب کے زمانے میں یہ خیال کیا گیا ہے کہ ”بہت سے شرعی دستور یا مسائل جو اسفار خمسہ میں شامل ہیں، باسل سے باہر بھی ان جیسے نمونے موجود تھے جن کا سلسلہ ان تاریخوں سے بھی کہیں پیچھے کی طرف کھینچتا چلا جاتا ہے جو تاریخیں خود ان صحیفوں کے لیے متعین کی گئی ہیں۔“ اور یہ کہ ”اسفار خمسہ“ کے بہت سے قصوں میں ایسا پس منظر پیشگئی متعین کیا گیا تھا جو اس سے مختلف — اور زیادہ قدم تھا — جس سے خیال ہے کہ یہ صحیفے اخذ کیے گئے تھے۔ یہ چیز ”روایات کی تخلیل میں دلچسپی“ کی جانب رہبہی کرتی ہے۔ اس وقت مسئلہ ایسا پیچیدہ ہو جاتا ہے کہ یہ سمجھنا ممکن نہیں رہتا کہ حقیقت کیا ہے؟

ماخذوں کی کثرت کی وجہ سے متعدد تضادات و مکرات ابھرتے ہیں۔ قادر دے وو طوفان عالمگیر، حضرت یوسف ملائکہ کے اغوا، مصر کے قیام کے دوران ان کے واقعات ایک ہی کروار سے متعلق ناموں کی عدم مطابقت اور انہم واقعات کے بارے میں مختلف بیانات کے سلسلہ میں روایات کے ایک دوسرے کے خلط طوط ہونے کی مثالیں پیش کرتے ہیں اس طرح معلوم ہوتا ہے کہ اسفار خمسہ کی تخلیل ان روایات مختلف سے ہوئی ہے جن کو مرتبین نے کسی قدر سوچ سمجھ کر پاہم مریبوط کر دیا ہے۔ انہوں نے بعض اوقات اپنے جمع شدہ مواد کو آگے پیچھے رکھ دیا ہے اور بعض اوقات ربط پیدا کرنے کے لیے کچھ قصے کہانیوں کو موزوں کر دیا ہے۔ تاہم انہوں نے غیر ممکن اور مطابقت نہ رکھنے والی باتوں کو متون میں ظاہر ہونے سے نہیں روکا جس کی وجہ سے موجودہ زمانہ کے لوگوں کو ماخذوں کو کھنگانے کے لیے معروضی طریقہ اختیار کرنا پڑا۔

جمال تک متن پر نقد و تبصرہ کا تعلق ہے، اسفار خمسہ کی ترتیب انسانی ہاتھوں سے

انجام پائی ہوئی، واقعات کو جانتے اور موزوں کرنے کی غالباً ایک نہایت نمایاں اور اچھی مثال ہے۔ یہ کام قوم یہود کی تاریخ کے مختلف ادوار میں انجام پذیر ہوا اور اس کی زبانی رواتوں اور ان متلوں سے اخذ کیا گیا ہے جو سابقہ نسلوں سے دست بدست چلی آری تھیں۔ اس کی ابتداء نویں یا دسویں صدی قبل مسیح میں یہودی روایت سے ہوئی جس نے اس داستان کو اس کی پاکل ابتداء سے لیا۔ موخر الذکر اسرائیل کے اپنے مخصوص مقدور کا خاکہ اس طرح پیش کرتا ہے کہ ”وہ خدا کی اس عظیم مشیت کے ساتھ جس کا تعلق نسل انسانی سے تھا، پوری طرح مطابقت کرتے“ ( قادر دے دو)۔ اس کا اقتداء چھٹی صدی قبل مسیح میں مرشدانہ روایت (سرڑو شل نبیوں میں) کے ساتھ ہوا۔ جس کا انداز اس اعتبار سے نہایت محکات ہے کہ نہیں اور نسب ہموں کو صحت کے ساتھ پیش کیا گیا ہے۔ (۱۵)

قادر دے دور قطراز ہیں کہ ”وہ چند قبیے جو اس کے اپنے ہیں اس امر پر شاہد ہیں کہ ان میں جائز عصیت سے کام لیا گیا ہے۔ تخلیق کا کام مکمل ہونے پر سب کی تعطیل، حضرت نوح ﷺ کے ساتھ معاشرہ، حضرت ابراہیم ﷺ اور بنی اسرائیل کے ساتھ عمد نامہ اور کمینڈ کے عمار کی خریداری کا واقعہ جس کے مطابق نبیوں کو کنعان میں نہیں حاصل ہوئی۔“ ہمیں یہ بات ذہن میں رکھنی پڑے گی کہ مرشدانہ روایت کا زمانہ بالل کی ایسی کے وقت سے شروع ہوتا اور قسطنطینیہ کی جانب واپسی تک جس کا آغاز ۵۳۸ق میں ہوا، ختم ہوتا ہے۔ لذا یہ نبی اور خالص سیاسی مسائل کا ایک امتراج ہے۔

تھا کتاب پیدائش کو لے لججے، اس صحیفہ کی تقسیم تین ماقزوں میں پوری طرح تھیں ہو چکی ہے۔ قادر دے دو اپنے ترجمہ کی تشریحات میں ہر ماخذ کے لیے کتاب پیدائش کے موجود متن کی ان عبارتوں کی فہرست دیتے ہیں جن پر اس متن کا دار و مدار ہے۔ اس مواد کی شہادت میں ممکن ہے اس حصہ کی نشاندہی کردی جائے جو کسی ایک باب میں مختلف ذرائع سے آیا ہے۔ مثلاً پیدائش کے محلے میں طوفان اور اس زمانہ کے معاملہ میں جو طوفان عالمگیر سے حضرت ابراہیم ﷺ کے زمانے تک متند ہے جب کہ یہ بحث کتاب پیدائش کے پہلے گیارہ ابواب کا احاطہ کیے ہوئے ہے۔ ہم دیکھ سکتے ہیں کہ باشیل کے متن میں باری باری ایک جزو یہودی اور ایک جزو مرشدانہ (سرڑو شل) متلوں کا ہے۔ اوہی متن پہلے گیارہ ابواب میں نہیں

ہے۔ یہودی اور مرشدانہ حصول کا باہم انطباق اس موقع پر بالکل واضح ہے۔ تحقیق کے متعلق اور حضرت نوح ﷺ تک (پہلے پانچ ابواب میں) ترتیب سادہ ہے۔ اس بیان کے آغاز سے لے کر انجام تک ایک یہودی اور ایک مرشدانہ عبارت یکے بعد دیگرے آ رہی ہے۔ طوفان عالمگیر کے سلسلہ میں اور بالخصوص ساتویں اور آٹھویں ابواب کے لئے متن میں اس طرح قطع و برد کی گئی ہے کہ اپنے ماغذہ کے مطابق اس متن کو گھٹا کر نہایت مختصر عبارتوں یہاں تک کہ مخفی ایک جملہ میں کر دیا گیا ہے۔ اگریزی متن کو سو سطروں سے کسی قدر زیادہ جگہ میں متن میں سترہ مرتبہ تبدیلی ہوئی ہے۔ اسی سے وہ بیجداز قیاس باشیں اور تضادات پیدا ہوتے ہیں جن سے ہمیں موجودہ متن کا مطالعہ کرتے وقت دو چار ہوتا پڑتا ہے (صفحہ ۱۸ پر ماغذوں کی تجھیں تقسیم کی جدول طلاحتہ کیجئے)

## تاریخی کتب

ان کتابوں میں ہم قوم یہود کی تاریخ کے دور میں پہنچ جاتے ہیں جو اس وقت سے ہے جب وہ ارض موعود میں وارد ہوئے (جو زیادہ امکان ہے کہ تیر ہویں صدی قبل مسیح کے اختتام پر وقوع پذیر ہوا ہو) اور بالکل کی اسیری تک متند ہے جس کا زمانہ چھٹی صدی قبل مسیح کا ہے۔

یہاں زور اس واقعہ پر دیا جاتا ہے جس کو کوئی شخص ایک قوی نویسیت کے حادثہ سے تعبیر کر سکتا ہے اور جو وعدہ خداوندی کے ایفا کے طور پر پیش کیا جاتا ہے لیکن اس بیان میں تاریخی صحت کا پوری طرح صفائی کر دیا گیا ہے۔ مثلاً حضرت یوش بن نون کا صحیفہ ایک ایسی کتاب ہے جس میں مذہبی مصلح کو سب سے مقدم رکھا گیا ہے۔ اس بات کو ذہن میں رکھ کر ہی اسی جیکب اس ظاہری تضاد کے نیچے خط کھینچ دیتا ہے۔ جو یہ سمجھ اور آئی کی قیاسی تباہی کے معاملے میں اثریات اور (عبد نامہ قدیم کے) متنوں کے مابین پیدا ہوتا ہے۔

کتاب قضاۃ خدا کی منتخب اور چیدہ قوم کے چاروں طرف پھیلے ہوئے دشمنوں کے خلاف مدافعت پر اور خدا کی نصرت پر جو اس کو حاصل ہوئی مرکوز ہے۔ اس کتاب میں کئی مرتبہ تبدیلی کی گئی جیسا کہ قادر اے لیفور نمایت معروضی انداز میں کریمین بائبل کے ابتدائیہ میں بیان کرتے ہیں۔ متن میں شامل و بیاضے اور ضمیمے اس بیان پر شاہد ہیں۔ ان بیانات پر جو قضاۃ میں شامل ہے روت کا قصہ جوڑا گیا ہے۔

کتاب پیدائش کے ایک سے لے کر گیارہویں باب تک یہودی اور مرشدانہ

(سرڈوٹل)

## متون کی تقسیم کی جدول

پلا عدد باب کو ظاہر کرتا ہے۔ دوسرا عدد جو قوسمیں میں ہے فقروں کے نمبر کی نشان دہی کرتا ہے جو بعض مقالات پر دو حصوں میں منقسم ہے جو حروف الف، اور ب، سے ظاہر کیے گئے ہیں۔

حروف: ی - یہودی متن کو ظاہر کرتا ہے۔

م - مرشدانہ (سرڈوٹل) متن کو ظاہر کرتا ہے۔

مثال:- جدول کی پہلی سطر ظاہر کرتی ہے کہ پہلے باب کے پہلے فقرے سے دوسرے باب کے ۳۲ الف فقرے تک موجودہ بائبل میں جو متن شائع کیا گیا ہے وہ مرشدانہ متن ہے۔

| باب | فقرہ  | ۱ | bab | فقرہ      | ۲ | متون |
|-----|-------|---|-----|-----------|---|------|
| ۱   | (۱) م | ۲ | ۲   | (۲) (الف) | ۳ |      |
| ۲   | (۲) ب | ۳ | ۳   | (۳) (ب)   | ۴ |      |
| ۵   | (۴) م | ۵ | ۵   | (۵) (۱)   | ۶ |      |

| باب | فقرہ | ۷ | فقرہ     | ۷ | متن            | فقرہ |
|-----|------|---|----------|---|----------------|------|
| ۶   | (۱)  | ۶ | (۸)      | ۶ | ی              |      |
| ۶   | (۹)  | ۶ | (۲۲)     | ۶ | م              |      |
| ۷   | (۱۰) | ۷ | (۵)      | ۷ | ی              |      |
| ۷   | (۱۱) | ۷ |          | ۷ | م              |      |
| ۷   | (۱۲) | ۷ | (۱۰)     | ۷ | ی تحریف کی گئی |      |
| ۷   | (۱۳) | ۷ | (۱۲ الف) | ۷ | م              |      |
| ۷   | (۱۴) | ۷ | (۱۷)     | ۷ | ی              |      |
| ۷   | (۱۵) | ۷ | (۲۱)     | ۷ | م              |      |
| ۷   | (۱۶) | ۷ | (۲۳)     | ۷ | ی              |      |
| ۷   | (۱۷) | ۷ | (۱۲ الف) | ۷ | م              |      |
| ۷   | (۱۸) | ۷ |          | ۷ | ی              |      |
| ۸   | (۱۹) | ۸ | (۵)      | ۸ | م              |      |
| ۸   | (۲۰) | ۸ | (۱۲)     | ۸ | ی              |      |
| ۸   | (۲۱) | ۸ |          | ۸ | م              |      |
| ۸   | (۲۲) | ۸ | (۱۲ الف) | ۸ | ی              |      |
| ۸   | (۲۳) | ۸ | (۱۲ ب)   | ۸ | م              |      |
| ۸   | (۲۴) | ۸ | (۱۶)     | ۸ | ی              |      |
| ۸   | (۲۵) | ۸ | (۲۰)     | ۸ | م              |      |

| باب | نقرہ | نقرہ | ب | متن  | نقرہ | نقرہ | ب |
|-----|------|------|---|------|------|------|---|
| ۹   | (۱)  | ۹    | م | (۲۷) | ۹    | م    | م |
| ۹   | (۱۸) | (۱۸) | ی | (۲۷) | (۹)  | ی    | ی |
| ۹   | (۲۸) | (۲۸) | م | (۷)  | (۱۰) | م    | م |
| ۱۰  | (۸)  | (۸)  | ی | (۱۹) | (۱۰) | ی    | ی |
| ۱۰  | (۲۰) | (۲۰) | م | (۲۳) | (۱۰) | م    | م |
| ۱۰  | (۲۲) | (۲۲) | ی | (۳۰) | (۱۰) | ی    | ی |
| ۱۰  | (۳۱) | (۳۱) | م | (۳۲) | (۱۰) | م    | م |
| ۱۱  | (۱)  | (۱)  | ی | (۶)  | (۱۱) | ی    | ی |
| ۱۱  | (۱۰) | (۱۰) | م | (۳۲) | (۱۱) | م    | م |

اس سے زیادہ آسان مثال اس طریقہ کے سلسلہ میں کیا ہو سکتی ہے جس طریقہ سے کہ لوگوں نے بائبل کے مقدس صحیفوں میں تحریف کی ہے۔

کتاب سموئیل اور سلاطین کی دو کتابیں سب سے بڑھ کر سوانحی مجموعے ہیں جن کا تعلق سموئیل، ساؤل، حضرت داؤد ﷺ اور حضرت سليمان ﷺ سے ہے۔ ان کی تاریخی قدر و قیمت بحث کا ایک موضوع ہے۔ اس نقطہ نظر سے ای جیکب اس میں بہت سی غلطیاں نکالتے ہیں۔ کیونکہ ایک ہی واقعہ سے متعلق کبھی دو اور کبھی تین تک رواستیں ملتی ہیں۔ ایسیجاہ، ایش، معیاہ نبی تک بھی اس شکل میں دکھائی دیتے ہیں کہ ان میں تاریخ اور قصہ کمالی کے عناصر یا ہم مخلوط ہو سکتے ہیں۔ دوسرے شارحین جیسے قادر اے لیفور کا خیال یہ ہے کہ ”ان کتابوں کی تاریخی قدر و قیمت بسیاری حیثیت رکھتی ہے۔“

تواریخ اول و دوم، کتاب عزرا اور کتاب نجمیاہ کا مصنف ایک ہے جس کو ”واقعہ

نگار" کہا گیا ہے اور جس نے چوتھی صدی قبل مسح میں تصنیف کا کام کیا۔ وہ تحقیق کی تمام تاریخ کو اس دور تک دہراتا ہے۔ حالانکہ اس کے نسب ناموں کا سلسہ صرف حضرت داؤد علیہ السلام تک جاتا ہے۔ امر واقعہ یہ ہے کہ وہ سب سے زیادہ کتاب سوئیں اور کتاب سلاطین کو کام میں لایا ہے۔ تناقضات اور تضادات کا خیال کیے بغیر وہ میکانگی طریقے سے ان کو نقل کر دیتا ہے۔" (ای جیکب) لیکن اس کے باوجود وہ ان صحیح حقائق کا اضافہ کر دیتا ہے، جن کی توثیق و تقدیق اشیاء نے کر دی ہے۔ ان کتابوں میں تاریخ کو دینی ضرورتوں کے مطابق بنانے میں احتیاط سے کام لیا گیا ہے۔ ای جیکب کہنا ہے کہ "مصنف بعض اوقات تاریخ کو دینیات کے مطابق لکھتا ہے" اس واقعہ کی تشریح کرنے کے لیے کہ فتنی<sup>(۱۴)</sup> نام کے بادشاہ کا جو ایک بد مذہب جابر شخص تھا، طویل اور خوشحالی کا دور تھا، وہ اس بادشاہ کے اشوریہ کے قیام کے دوران اس کے عقائد کی تبدیلی کا مفروضہ قائم کرتا ہے۔ (۱۵) (تاریخ ۳۳ - ۲) حالانکہ کسی باطل یا غیر باطل کے ماغذہ میں اس بات کا کوئی تذکرہ نہیں ہے۔ کتاب عزرا اور کتاب نیسیاہ پر نہایت سخت تغییر کی گئی ہے، اس لیے کہ ان میں بہم نکات بھرے پڑے ہیں اور اس لیے کہ جس دور سے ان کتابوں میں بحث کی گئی ہے (چوتھی صدی قبل مسح) خود اس کے بارے میں زیادہ اچھی معلومات نہیں ہیں کیونکہ اس دور سے متعلق غیر یانی دستاویزات موجود نہیں ہیں۔

توبت، جودت اور آستر کو تاریخی کتابوں میں شمار کیا گیا ہے۔ ان میں تاریخ سے متعلق بڑی رعائیں برقراری ہیں۔ اعلام کو تبدیل کر دیا گیا ہے۔ کردار اور واقعات اختراع کر لیے گئے ہیں اور یہ سب مذہبی دلائل کو قوی بنانے کے لیے کیا گیا ہے۔ وہ درحققت قصے ہیں جو اس غرض سے وضع کیے گئے ہیں کہ ان کا انتظام ایک اخلاقی سبق پر ہو اور جن کو تاریخی ناممکن اور غیر صحیح باتوں کی مدد سے چٹ پٹا بنا لیا گیا ہے۔

میکانیز کی کتابیں بالکل ہی مختلف انداز کی ہیں۔ ان میں ایسے واقعات کا تذکرہ ہے جو دوسری صدی قبل مسح میں رو نہ ہوئے۔ جو اس دور کی تاریخ کا ایسا من و عن حال ہے جیسا ملتا ممکن ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان میں نہایت بیش قیمت بیانات شامل ہیں۔

لہذا "تاریخی" کے زیر عنوان کتابوں کا مجموعہ بے حد مختلف النوع ہے۔ تاریخ کو سائنسی اور من موجی دونوں انداز سے پیش کیا گیا ہے۔

## الہامی کتب

اس عنوان کے تحت ان مختلف نبیوں کی تعلیمات ملتی ہیں جن کو محمد نامہ قدیم میں شامل پسلے جلیل القدر انبیاء مثل حضرت موسیٰ، شموئیل، عالیجہ اور ایسح سے علیحدہ شمار کیا گیا ہے۔ ان پسلے انبیاء کی تعلیمات دوسری کتابوں میں دی گئی ہیں۔

الہامی کتابوں کا دور آنھوئیں سے دوسری صدی قبل مسح تک متند ہے۔

آنھوئیں صدی قبل مسح میں عاموس، ہوسیع، یسعیاہ اور میکاہ نام کے صحیفے موجود تھے۔ ان میں سے پسلے نبی اس لیے مشہور ہیں کہ انھوں نے معاشرتی ناصافی کو برداشتلا کیا ہے۔ دوسرے کی شرط اس وجہ سے ہے کہ انھوں نے مذہبی بدعنوانیوں کے خلاف آواز اٹھائی، جس کے نتیجہ میں انسیں جسمانی اذتوں سے گزرنا پڑا۔ (جو ایک لادین فرقہ کی ایک پاک دامن طوائف سے شادی کرایتے کی شکل میں رونما ہوا) جس طرح کہ خدا کو اپنی مخلوق کو خوار کرنے کے سبب انت سے دو چار ہونا پڑا۔ لیکن پھر بھی اس نے اپنی محبت و کرمی کا سایہ ان پر رکھا۔ یسعیاہ کی حیثیت سیاسی تاریخ کے ایک کروار کی سی ہے۔ ان سے بادشاہ اور حکمران مشورے کرتے ہیں، اور وہ حالات و واقعات پر چھائے رہتے ہیں۔ وہ ایک عظیم الشان نبی ہیں۔ ان کی اپنی ذاتی کتابوں کے علاوہ ان کے اہلات کو عین تیری صدی قبل مسح تک ان کے حواریں و معتقدین شائع کرتے ہیں، جن میں بداعمالیوں کے خلاف احتجاجات، قرآنی کاخوف، جلاوطنی اور اسیری کے وقت خصوصی اور بعد میں فلسطین کی جانب یہودیوں کی مراجعت کے بارے میں اعلانات ہیں۔ یہ یقینی امر ہے کہ دوسرے اور تیرے یسعیاہ میں ملمانہ غرض و غایت، سیاسی مقاصد سے ہم عطا ہو جاتی ہے۔ یہ بات روز روشن کی طرح عیاں ہے۔ یسعیاہ کے ہم عصر میکاہ کی تبلیغ بھی اسی طرح کے عام خیالات و نظریات کی اشاعت سے متعلق ہے۔ ساتویں صدی قبل مسح میں صفیاہ، یرمیاہ، نحوم اور جحقوق نے اپنی تعلیمات سے خود

کو غلبیاں کیا۔ یہ میاہ شہید ہوئے، ان کے امامات کو بروخ نے جو غالباً کتاب نوحہ کے مصنف بھی ہیں سمجھا کیا۔

چھٹی صدی کی ابتداء میں بابل کی اسی کا دور ایسا ہے جب پیغمبرانہ سرگرمیاں شدت اختیار کر گئیں۔ حزنی ایل خاص طور پر اپنے بھائی بندوں کو صبر و ضبط کی تعلیم دیتے ہیں اور ان میں بعض و امید کا جذبہ بیدار کرتے ہیں۔ ان کے مکاشفات مشور ہیں کتاب عبدالیاہ میں منقول یہ وہ علم کی مصیبت و بدحالی کا تذکرہ ہے۔

جلاد طقی کے بعد جس کا اقتام ۵۳۸ ق م کے اختتام پر ہوا، نبوت کے کام تھی اور زکریاہ نے دوبارہ شروع کیے۔ انہوں نے لوگوں کو پیکل کی تغیرنو کے لیے آمادہ کیا۔ جب اس کی تکمیل ہو گئی تو صحیفے جو ملائی کے نام سے مشور ہوئے منصہ شہود پر آئے۔ ان میں روحانیت لیے ہوئے بہت سے امامات ہیں۔

ایک شخص کو اس بات پر حیرت ہوتی ہے کہ کتاب یونہ، امامی کتابوں میں کیسے شامل کری گئی جب کہ عمد نامہ قدیم اس کا تذکرہ کرنے کے لیے اس کے لیے کوئی حقیقی متن متین نہیں کرتا۔ یونہ وہ قصہ ہے جس سے ایک اہم اصول ابھر کر سامنے آتا ہے: وہ ہے مشیت ایزدی کے سامنے سرتسلیم خم کروئی۔

دانی ایل تین زبانوں میں لکھی گئی تھی (عبرانی، آرامی اور یونانی) عیسائی شارحین کے بوجوب، یہ تاریخی نقطہ نظر سے ایک بدحواسی کردینے والا اور باطل قسم کا صحیفہ ہے جو غالباً میکالی دور، یعنی دوسری صدی قبل مسیح کی تحریر ہے۔ اس کا مصنف ”غارت گری کی شاعت“ کے نامے میں اپنے ہم وطنوں کے عقیدہ و ایمان کو یہ تسلی دے کر برقرار رکھنا چاہتا تھا کہ ”نجات کا الح قریب ہے۔“

## شاعری اور حکمت کی کتابیں

یہ کتابیں بے شبه ادبی وحدت کے مجموعے ہیں۔

ان میں سب سے مقدم مناجاتیں ہیں جو عبرانی شاعری کے عظیم ترین نمونے ہیں۔ ان میں ایک بڑی تعداد حضرت داؤد ﷺ کی تصنیف کردہ اور باقی پادریوں اور کاہنوں کی لکھی ہوئی ہیں۔ ان کے موضوع حمد، الحلاج و زاریاں اور مرائبے ہیں، اور ان سے کلیسا سے متعلق امور کی انجام دہی کا کام لیا جاتا تھا۔

سفرایوب بالخصوص کتاب حکمت و تقویٰ کی تاریخیں غالباً ۳۰۰۔ ۵۰۰ ق م سے بعد کی

ہیں۔

سقوط یروہلم پر "کتب نوح" کے مصنف چھٹی صدی قبل مسیح کے آغاز میں بجا طور

پر یہ میاہ تھے۔

ہمیں ایک مرتبہ پھر غزل الغرلات کا، جو محبت حقیقی سے متعلق تمیشی نظرے ہیں، کتاب ضرب الاشیل کا، جو حضرت سليمان ﷺ اور دربار کے دیگر عقولاء کے اقوال کا مجموعہ ہے اور واعظ کا جمال دنیاوی لذت اور حکمت کے مابین مناظرو ہے، ذکر کرنا پڑے گا۔

چنانچہ ہمارے پاس ایسی کتابوں کا ایک مجموعہ ہے جو ان مختلف النوع عنوانات پر مشتمل ہے جو کم اذکم سات صدیوں کی مت میں لکھی گئیں۔ جن کو ایک کتاب میں جمع کرنے سے پہلے انتہائی متنوع مأخذوں کو کام میں لایا گیا ہے یہ مجموعہ جو صدیوں پر پھیلا ہوا ہے کس طرح اس قابل ہوا کہ اس کو ایک ناقابل تقسیم کل بنا دیا گیا اور قوم کے خیال کے مطابق چند اختلافات کے ساتھ کیوں نکری یہ ایک ایسی کتاب بن گئی جن میں یہودیت و نصرانیت کا المانی مواد شامل ہے؟ یونانی زبان میں یہ کتاب کینن (ندیہی تقویٰ) کے نام سے اپنے اس ناقابل فہم خیال کے سبب مشهور ہے جو اس میں پیش کیا گیا ہے۔

اس مزوج کا زمانہ صحی دور سے شروع نہیں ہوتا بلکہ خود یہودیت تک اس کی تاریخ پہنچتی ہے جس کا ابتدائی مرحلہ ساتویں صدی قبل صحی میں ہے ہوا۔ بعد کی کتابیں پہلے سے تسلیم شدہ کتب کے ساتھ شامل کر دی گئیں۔ ہم یہ امر لمحظ خاطر رہے کہ پہلی پانچ کتابیں جن کا مجموعہ توریت یا اسفرار خس ہے یہیش مقام اولیت کی حالت رہیں۔ جب ایک مرتبہ نبیوں کے اعلانات کا عملی اظہار ہو گیا تو ان کے متین کو ان کتابوں کے ساتھ شامل کرنے میں پھر کوئی دقت نہیں رہی جو پہلے ہی تسلیم کی جا چکی تھیں۔ یہی صداقت ان بشارتوں کے سلسلے میں ہے جو انبیاء علیمِ السلام نے دیں۔ دوسری صدی قبل صحی تک نبیوں کے مذہبی فتاویٰ کی تخلیل عمل میں آگئی۔

ویگر کتابیں مثلاً مناجاتیں، اپنی کلیساںی عبارتوں کے سبب، بعد کی تحریروں کے ساتھ ملا کر کامل کر دی گئیں، مثلاً نوحہ، کتاب حکمت اور سفر الیوب کا صحیفہ۔ ہم دیکھیں گے کہ عیسائیت کی جو ابتداء میں یہودی عیسائیت تھی موجودہ دور کے مصطفین نے نہایت غائز نظر سے مطالعہ کیا ہے جن میں ایک مثال کاروینال دانٹے لوکی ہے جب تک یہ پوس کے اڑ سے منتقل بائیت نہیں ہوئی تھی۔ عیسائیت نے عمد نامہ قدمیم کے ورش کو بغیر کسی وقت و دشواری کے تسلیم کر لیا تھا۔ انجیل کے مصطفین موخر الذکر پر نہایت تھی سے کار بند رہے لیکن جیسے ہی اسفرار حرف کے خارج کیے جانے سے انجیل کا اخراج عمل میں آیا ویسے ہی عمد نامہ قدمیم کے لیے اسی انتخاب کو ضروری قرار دے دیا گیا۔ ہر چیز یا تقریباً ہر چیز تسلیم کر لی گئی ہے۔

اس مختلف النوع مزوج کے کسی پہلو کو قرون وسطی کے اختتام سے پہلے مابہ النزاع بٹانے کی کس میں جرأت تھی — کم از کم مغرب میں؟ جواب ہے کہ کسی شخص میں نہیں یا تقریباً کسی میں نہیں۔ قرون وسطی کے اختتام سے دور جدید کے آغاز تک، دو ایک ناقہ ابھرنے شروع ہوئے، لیکن جیسا کہ ہم پیش رو کیچے ہیں، ارباب کلیسا اپنا راستہ بٹانے میں یہیش کامیاب رہے۔ آج کل بلاشبہ متн سے متعلق نقد کی ایک خاصی مقدار موجود ہے۔ لیکن اگر کلیسا اختصاصیں بھی بہت سے تفصیلی نکات کا جائزہ لینے کی سی میں استغراق سے کام لیتے تو وہ اس چیز میں نہایت گرامی تک اترنے کو ترجیح نہ دیتے جس کو لفظ گویاً سے وہ "مشکلات" کا

نام دیتے ہیں۔ وہ جدید معلومات کی روشنی میں اس کا مطالعہ کرنے کی جانب مشکل سے مائل ہوتے ہیں۔ وہ تاریخ کے ساتھ تو نظر قائم کر سکتے ہیں، — خاص طور سے اس وقت جب تاریخ اور بابل کے میانات باہم مطابقت رکھتے ہوئے محسوس ہوتے ہوں — لیکن ابھی تک انہوں نے خود کو اس بات کے لیے آمادہ نہیں کیا کہ وہ سائنسی تصورات کے ساتھ کھلے دل سے اور مکمل طور پر موازنہ کر سکیں۔ ان کا خیال ہے کہ اس سے لوگوں میں یہودوی عیسائی صحف کے بارے میں احتجاج کرنے کا رجحان پیدا ہو جائے گا جو ابھی تک غیر تنازع رہے ہیں۔



## حوالی

۱۔ یہود کے ان کتب مذہبی کے مصنفوں جن میں خدا کے لئے بجائے "یہوداہ" کے "الوہیم" کا لفظ استعمال ہوا ہے۔

۲۔ مرشدانہ یا پرواقی۔ اس کو یہودیت میں یہیکل کے مبلغین نے مرتب کیا تھا۔

۳۔ جنوبی فلسطین کا وہ علاقہ جو حضرت سلیمان ﷺ کی وفات کے بعد ان کے صاحبوزادے رحیام اور حضرت داؤد ﷺ کے خانوادے سے وابستہ رہا۔ باقی اسرائیلیوں نے یہ عالم کو جس نے حضرت سلیمان ﷺ کے خلاف بغاوت کی تھی فلسطین کے پڑے حصہ کا حکمران منتخب کر لیا۔

۴۔ بنی اسرائیل کے ایک نبی جن کو اسمیجہاہ یا عالیجہ بھی کہا جاتا ہے ان کا زمانہ تویں صدی قبل مسیح کا ہے۔ ان کے زمانے میں زبردست معاشرتی اور مذہبی تبدیلی رومنا ہوئی اور بعل دیوتا (سورج) کی پوجا نے زور پکڑنا شروع کیا۔ ایلیاہ نے اس تحیریک کے خلاف مسلسل جہاد کیا۔

(مترجم)

۵۔ بنی اسرائیل کے ایک اور نبی جو ایلیاہ کے جانشین ہوئے۔ (مترجم)

۶۔ حضرت یوشیع بن نون جو حضرت موسیٰ ﷺ کے بعد نبی ہوئے اور جھنوں نے بنی اسرائیل کو کھان کا مالک بنایا۔ (مترجم)

۷۔ دسویں سے آٹھویں صدی تک اسرائیل کا دارالحکومت رہا۔ روایت صدی کے پہلے اور دوسرے ربع میں کھدائیاں کر کر آثار برآمد کیے گئے ہیں۔

۸۔ سیصعا (م ۶۰۸ ق م) یہوداہ کا پادشاہ تھا وہ اپنے باپ اموص کا جانشین ہوا، اس کے زمانے میں قانون شریعت ایک مجدد سے دستیاب ہوا اس نے ایک اصلاحی تحیریک شروع کی۔ یہ میاہ نبی نے اس زمانے میں پیشیں گویاں کیں۔ مصر کے فرعون یخوب نے اس کے عمد میں فلسطین پر حملہ کیا۔ سیصعا نے اس کا مقابلہ کیا مگر گلکست کھائی اور لڑائی میں مارا گیا۔ (م ۶۰۸ ق م)

۹۔ بنی اسرائیل کے ایک جلیل القدر نبی جن کا زمانہ ۶۵۰ ق م سے ۵۸۵ تک قرار دیا گیا ہے انہوں نے پیشیں گویاں کیں جو عہد نامہ قدیم میں شامل صحیفوں یز میاہ اور نوحہ میں مذکور ہیں۔

۱۰۔ ساتویں صدی قبل مسح سے بنی اسرائیل کی بد کاریاں بہت بڑھ گئی تھیں۔ اس وقت کئی نبی مبعوث ہوئے، انہوں نے بہت کچھ عذاب خداوندی سے ڈرایا لیکن بنی اسرائیل باز نہ آئے۔ آخر کار پہل کے دوسرے دور عروج کا مشور فریاد رواجنت نصرودوم (۷۴۵ق م) تا ۵۶۲ق م) مصر کے یہودیوں کو گرفتار کر کے پہل لے گیا۔ یہ اس قوم کی پہلی جلاوطنی یا اسیری تھی جس شخص کو بخت نفر نے یہ دلخلم کی حکومت پردو کی تھی اس نے ۷۸۷ق م میں بغاؤت کر دی جس کی وجہ سے اس نے دوبارہ حملہ کیا۔ بیت المقدس کو تباہ کر دیا اور بہت سے یہودیوں کو گرفتار کر کے لے گیا۔ آخر کار خروس کے زمانہ میں رہائی گئی۔ (مترجم)

۱۱۔

اس کا اصل نام جوزف بن میسمیاس ہے وہ یہودی مورخ اور شاہی خاندان کا ایک جزل تھا۔ یہ دلخلم میں پیدا ہوا (۳۷) اس نے یونانی اور عبرانی ادب کا مطالعہ کیا۔ تین سال ایک درویش کے ساتھ ریگستانی علاقے میں گزارے پھر وہ یہ دلخلم لوٹ آیا۔ گیلیل کا گورنر ہی، اس بغاؤت میں شریک رہا جو رومیوں کے خلاف بربا ہوئی۔ آخر عمر میں یہوداہ میں کچھ قطعات زینت اور وظیفہ لے کر گوشہ نشین ہو گیا۔ اس نے کئی کتابیں جن میں قوم یہود کی تاریخ ہے لکھیں تقریباً ۱۰۰ء میں فوت ہوا۔ (مترجم)

۱۲۔

۱۳۔ اس کا زمانہ پہلی صدی ق م کا آخر اور پہلی صدی عیسوی کا شروع زمانہ ہے۔ وہ اسکندریہ کا یونانی الاصل یہودی تھا۔ اسی لئے "یہودی افلاطون" بھی کہلاتا ہے۔ سن ۳۰ء میں یہودیوں کے ایک وفد کی جو روم گیا تھا قیادت کی۔ اس نے افلاطون، ارسطو اور دیگر یونانی افکار کے فلسفہ کی اسفار خمسہ کے اصولوں سے مطابقت کرنے کی بھی کوشش کی تھی۔ (مترجم)

۱۴۔

رجو ڈائیکن کا زمانہ ۱۲۳۸ء سے ۱۱۷۸ء تک ہے اس کا تعلق فرانسیسی رومان کیتوںک سے تھا۔ اس کی کتابوں میں دو کافی مشور ہیں ایک استوار کریتک دو وڈنیتاں (عبد نامہ قدم) کی تعمیدی تاریخ اور دوسری استوار کریتک ڈیکست دو نور دو تیستاماں ہے۔ پہلی کا نام تعمیف ۱۱۷۸ء ہے اور دوسری کا ۱۲۸۳ء پہلی کتاب پر رومان کیتوںک اور پروٹستنٹ دونوں جماعتوں کی طرف سے ہنگامہ ہوا۔ (مترجم)

۱۵۔

آنکہ ابواب میں جب ہم جدید سائنسی معلومات سے دوچار ہوں گے اس وقت ہم دیکھیں

گے کہ سرزوٹل ورژن کے مصنفین نے سطح زمین پر انسان کی قدامت، زبان میں اس کے مقام اور تجھیق کے عمل کے موضوع پر واقعی غلطیاں کتنی تعداد میں کی ہیں۔ یہ غلطیاں تمیاں طور پر متون میں تحریف اور روبدل کی وجہ سے ہوئی ہیں۔

۱۹۔ مشی (سنہ ۶۹۲ ق م ۶۳۹ ق م) یہوداہ کا بادشاہ تھا۔ اس کا دور حکمرانی طویل ترین تھا۔ اشوریہ کا باہگدار رہا۔ کچھ عرصے پہل میں قید کاٹی۔ منسے کی دعا جو اسفار حرفہ میں دی گئی ہے اس سے منسوب کی جاتی ہے۔

۲۰۔ محمد نامہ قدیم میں یہ واقعہ اس طرح درج ہے:-

”اور خداوند نے مشی اور اس کے لوگوں سے باتیں کیں پر انہوں نے کچھ دھیان نہ دیا۔ اس لیے خداوند ان پر بادشاہ اشور کے سپہ سالار کو چڑھالایا جو مشی کو زنجیروں سے جکڑ کر اور بیٹھاں ڈال کر پہل کو لے گئے۔ جب وہ مصیبت میں پڑا تو اس نے خداوند اپنے خدا سے منت کی اور اپنے پاپ دادا کے خدا کے حضور نہایت خاکسار بنا اور اس نے اس سے دعا کی۔ تب اس نے اس کی دعا قبول کر کے اس کی فریاد سنی اور اسے اس کی مملکت میں یہ وہ خلم کو واپس لایا۔ تب مشی نے جان لیا کہ خداوند ہی خدا ہے۔ (۲ تواريخ ۲۳: ۱۱۔ ۱۳: ۱۱)۔

## عبد نامہ قدیم اور سائنس

### تاریخ تحقیقات

ان مضمون میں سے جو عبد نامہ قدیم اور اسی طرح انجیل میں بیان ہوئے ہیں، کوئی بھی ایسا نہیں ہے جو جدید معلومات کی روشنی میں فراہم کرده واقعات سے مطابقت رکھتا ہو۔ جب باہل کے متن اور سائنس کے ماہین کوئی بے آہنگی واقع ہوتی ہے تو یہ نہایت اہم نکات پر ہوتی ہے۔

جیسا کہ ہم سابقہ باب میں پہلے ہی دیکھے چکے ہیں، باہل میں تاریخی تسامحات پائے جاتے ہیں اور صراحة کے طور پر ہم یہودی اور عیسائی ماہرین کی نشاندہی پر ان میں سے متعدد کا حوالہ بھی دے چکے ہیں۔ متوخر الذکر قدرتی طور پر اس جانب مائل ہیں کہ اس قسم کے تسامحات کی اہمیت کو گھٹا کر دکھائیں۔ وہ کسی ویندار مصنف کے لیے اس بات کو ایک قدرتی سی چیز قرار دیتے ہیں کہ وہ تاریخی واقعات کو دینیات کے مطابق بنا کر پیش کر دے، اور تاریخ کو اس طرح لکھے کہ وہ بعض ضرورتوں سے ہم آہنگ ہو جائے۔ متی کے مطابق انجیل کے معاملے میں ہم آگے چل کر دیکھیں گے کہ حقائق کو بیان کرنے میں یہی آزادی برقراری گئی اور جو کچھ اس کے خلاف ہوا، اس پر تنقید کرنے کی اجازت بھی اسی طرح دی گئی گویا وہ حق ہے۔ کوئی منطق مژاج اور معروضی طریقہ اختیار کرنے والا شخص اس طرز عمل سے بظمن نہیں ہو سکتا۔

منطق زادیہ نظر سے یہ ممکن ہے کہ تضادات اور ناممکنات کی ایک کثیر تعداد کو باہل باہر کیا جائے۔ ہو سکتا ہے کہ دو مختلف ماغذوں کی موجودگی کی، جو کسی ایک واقعہ کو تحریر کرنے میں اختیار کیے گئے ہیں، ابتداء ایک حقیقت کو دو مختلف طریقوں سے پیش کرنے کی وجہ سے ہو۔ پھر یہی سب کچھ نہیں ہے۔ مختلف تصرفات خود متن میں بعد کے اضافے جات، ان تغیریوں

کی طرح جو بعد میں شامل کی جاتی ہیں، پھر جب دوبارہ نقل ہونے لگے تو ان ہی کو بعد کے متن میں شامل کر لیا گیا ہو۔ ان پاتوں کا ماہرین نے اصل عبارت پر تقدیم کے سلسلہ میں پوری طرح اعتراف کیا ہے اور بعض نے تو بڑی صاف گوئی سے کام لے کر ان کے نیچے خط کھینچ دیا ہے۔ مثلاً اسفار خمسہ کے معاملہ میں فادردے وو نے عام تمہید میں جوانہوں نے کتاب پیدائش کے ترجمہ کے شروع میں دی ہے (صفحات ۱۳ اور ۲۳)، متعدد اختلافات کی جانب توجہ مبذول کرائی ہے۔ ہم ان کو یہاں نقل نہیں کریں گے اس لیے کہ اس جائزے کے دوران ہم ان میں سے متعدد کا بعد میں حوالہ دیں گے۔ عام تاثر جو کسی شخص کو ملتا ہے وہ یہ ہے کہ متن کو حرف بہ حرف قبول نہیں کرنا چاہیے۔ اس موقع پر ایک بڑی نمایاں مثال پیش کی جاتی ہے۔

کتاب پیدائش میں (۲) (۳) طوفان عالمگیر سے متعلق خدا فیصلہ کرتا ہے کہ آئندہ سے آدمی کی عمر کی حد ایک سو بیس سال ہوا کرے گی۔ ”اس کی عمر ایک سو بیس برس کی ہوگی۔“ لیکن بعد میں چل کر ہم دیکھتے ہیں کہ اسی کتاب پیدائش میں درج ہے (۱۰: ۳۲) کہ حضرت نوح ﷺ کے اخلاف میں سے دس کی عمریں ۱۲۸ سے لے کر ۶۰۰ سال تک ہوئیں (اسی باب میں وہ جدول ملاحظہ کیجئے جس میں حضرت نوح ﷺ کے اخلاف کو حضرت ابراہیم ﷺ تک پیش کیا گیا ہے) ان دونوں عبارتوں کے مابین تضاد و تاقص بالکل واضح ہے۔ اس کی تشریع و توضیح معقولی نوعیت کی ہے پہلی عبارت (پیدائش ۶) ایک یہودی متن ہے جس کا زمانہ جیسا کہ ہم پہلے دیکھ چکے ہیں، دسویں صدی قبل مسح سے بعد کا ہے۔ کتاب پیدائش میں دوسری عبارت (۱۰: ۳۲) نہایت جدید دور کا ایک متن ہے۔ (چھٹی صدی قبل مسح) جس کا مأخذ مرشدانہ نہ ہے۔ یہ نہ ان نسب ناموں کی ابتداء پر ہے جو عمروں کی لمبائی کے متعلق معلومات کے سلسلے میں ایسے قرین صحت ہیں جیسے وہ بحیثیت مجموعی ناممکن ہیں۔

یہ بات کتاب پیدائش میں ہے کہ ہم جدید سائنس کے ساتھ نہایت نمایاں غیر ہم آہنگیاں پاتتے ہیں۔ ان کا تعلق تین لازمی نکات سے ہے۔

(۱) دنیا کی تحقیق اور اس کے مدارج۔

(۲) دنیا کی تحقیق کی تاریخ اور سطح ارض پر ظہور آدم کی تاریخ۔

(۳) طوفان عالمگیر کا بیان۔

## دنیا کی تخلیق

جیسا کہ فادر دے ڈو بنتے ہیں کتاب پیدائش "تخلیق" کے دو پہلو بہ پہلو ملا کر رکھے گئے بیانات سے شروع ہوتی ہے۔ "جب جدید سائنسی مواد کے ساتھ ان کی ہم آنکلی کے نقطے نظر سے ان کا جائزہ لیا جائے تو ہمیں ان میں سے ہر ایک کو الگ الگ دیکھنا پڑے گا۔

### تخلیق کا پہلا بیان

پہلا بیان - باب اول اور باب دوم کی اولین آیات پر محیط ہے۔ سائنسی نقطہ نظر سے عدم صحت کا یہ ایک شاہکار ہے اس کے لئے ایک پارے کا ایک وقت میں جائزہ لینا پڑے گا، جو عبارت یہاں پیش کی جا رہی ہے وہ بائبل کے نظریاتی شدہ معیاری نجح سے ماخوذ ہے۔ (روائزہ استئنرڈور ٹن آف دی بائبل)

باب اول آیات اور ۲۔

"خدا نے ابتداء میں زمین و آسمان کو پیدا کیا اور زمین ویران اور سسنان تھی اور گراہ کے اوپر اندھیرا تھا اور خدا کی روح پانی کے اوپر جنمیں کرتی تھی۔"

یہ مان لیتا قطعاً ممکن ہے کہ زمین کی تخلیق سے پہلے جو شے کائنات کی شکل میں رونما ہونے والی تھی جو ہمارے علم میں ہے کہ یہ تاریکی سے ذہکی ہوئی ہو لیکن اس زمانے میں پانی کی موجودگی کا تذکرہ کلیّہ ایک خاص تصور ہے۔ ہم اس کتاب کے تیرے حصہ میں دیکھیں گے کہ اس امر کی ہر علامت موجود ہے کہ کائنات کی تشكیل کے ابتدائی درجہ میں گیس کا ایک تودہ موجود تھا۔ اس کی جگہ پانی کو قائم کرنیا غلطی ہے۔

آیات ۳۴۔۵۔

"اور خدا نے کہا کہ روشنی ہو جا اور روشنی ہو گئی اور خدا نے دیکھا کہ روشنی اچھی

ہے اور خدا نے روشنی کو تاریکی سے جدا کیا اور خدا نے روشنی کو تو دن کما اور تاریکی کو رات اور شام ہوئی اور صبح ہوئی سو پلا دن ہوا۔”

کائنات میں جو روشنی چکر لگا رہی ہے وہ ستاروں میں پیچیدہ قسم کے رد عمل کا نتیجہ ہے۔ اس رد عمل کی جانب ہم اس کتاب کے تیرے حصہ میں مراجعت کریں گے۔ تاہم باسل کے بہوجب تحقیق کے اس مرحلے میں ستاروں کی تھکیل ہنوز نہیں ہوئی تھی۔ کتاب پیدائش میں فلک کی روشنیوں کا ذکر چودھویں آئیت تک نہیں آیا۔ جب کہ چوتھے دن نیروں کی تحقیق عمل میں آئی تاکہ ”وہ دن کو رات سے الگ کریں“ ”اور زمین پر روشنی ڈالیں۔“ اور یہ تمام ترجیح ہے لیکن یہ بات غیر منطقی ہے کہ نتیجہ (روشنی) کا ذکر پہلے دن میں ہی کر دیا گیا جب کہ اس روشنی کا منع (سبب) تمین دن بعد تحقیق ہوا۔ علاوه ازیں شام اور صبح کے وجود کی حقیقت کو پہلے ہی دن بیان کر دیا تھا ایک قیاسی بات ہے۔ شام اور صبح کا وجود ایک دن کے حصوں کے طور پر صرف زمین کی تحقیق اور اس کے اپنے نیوں یعنی سورج کی روشنی کے تحت گردش شروع کرنے کے بعد سمجھ میں آسکتا ہے۔

### آیات ۸۶

”اور خدا نے کما کہ پانیوں کے درمیان فضا ہو، تاکہ پانی، پانی سے جدا ہو جائے اور خدا نے فضا کو بیان اور فضا کے نیچے کے پانی کو فضا کے اوپر کے پانی سے جدا کیا۔ اور ایسا ہی ہوا، اور خدا نے فضا کو آسمان کما اور شام ہوئی اور صبح ہوئی۔ سو دوسرا دن ہوا۔“

پانیوں کے خیال افناہ کا سلسلہ یہاں بھی جاری ہے۔ اس طرح کہ فضائے ان کو دو طبقوں میں باثت دیا وہ اس لیے کہ طوفان عالمگیر کا بیان اوپر کے پانی کو گزرنے اور زمین کے اوپر بننے کا موقع فراہم کرتا ہے۔ پانیوں کی دو انباروں کی ٹھکل میں جداگی کا یہ تصور سائنسی نقطہ نظر سے ناقابل قبول ہے۔

### آیات ۱۳۷

”اور خدا نے کما کہ آسمان کے نیچے کا پانی ایک جگہ جمع ہو کہ خلکی نظر آئے اور ایسا ہی ہوا اور خدا نے خلکی کو زمین کما اور جو پانی جمع ہو گیا تھا اس کو سمندر اور خدا نے دیکھا کہ یہ اچھا ہے۔ اور خدا نے کما کہ زمین گھاس اور بیج دار بوٹیوں کو اور پھلدار درختوں کو جو اپنی اپنی

جس کے موافق چلیں اور جو زمین پر اپنے آپ ہی میں بیچ رکھیں اگائے اور ایسا ہی ہوا۔ تب زمین نے گھاس اور بوٹیوں کو جو اپنی اپنی جس کے موافق بیچ رکھیں، اور چھلدار درختوں کو جن کے بیچ ان کی جس کے موافق ان میں ہیں اگایا اور خدا نے دیکھا کہ یہ اچھا ہے اور شام ہوئی اور صبح ہوئی۔ سوتیرا دن ہوا۔“

یہ حقیقت کہ براعظم زمین کی تاریخ میں اس وقت ابھرے جب وہ ہنوز پانی سے ڈھکی ہوئی تھی۔ ساتھی اعبار سے کلیہ قاتل قبول ہے۔ البتہ جو بات قطعاً کمزور ہے، وہ یہ تصور ہے کہ سورج کے وجود میں آنے سے قبل ایک انتہائی مشتمل عالم بنا تات جو بیچ سے اگے منصہ شہود پر آ جاتا ہے۔ (کتاب پیدائش میں ہے کہ سورج چوتھے دن سے پہلے نمودار نہیں ہوتا) اور اسی طرح راتوں اور دنوں کے تو اتر سے ظاہر ہونے کا معاملہ بھی قاتل فہم نہیں ہے۔

آیات ۱۲۶

”اور خدا نے کہا کہ فلک پر نیر ہوں کہ دن کو رات سے الگ کریں اور وہ نثانوں اور زمانوں اور دنوں اور برسوں کے اقیاز کے لیے ہوں۔ اور وہ ملک پر انوار کے لیے ہوں کہ زمین پر روشنی ڈالیں اور ایسا ہی ہوا۔ سو خدا نے دو بڑے نیر بنائے۔ ایک نیر اکبر کہ دن پر حکم کرے اور ایک نیر اصغر جو کہ رات پر حکم کرے، اور اس نے ستاروں کو بھی بنایا اور خدا نے ان کو فلک پر رکھا کہ زمین پر روشنی ڈالیں اور دن پر اور رات پر حکم کریں اور اجائے کو اندھرے سے جدا کریں اور خدا نے دیکھا کہ یہ اچھا ہے۔ اور شام ہوئی اور صبح ہوئی۔ سو چوتھا دن ہوا۔“

یہاں پائکل کے مصنف کا بیان قاتل قبول ہے۔ اس عبارت پر صرف یہ اعتراض کیا جاسکتا ہے۔ کہ بحیثیت مجموعی اس ذکر کو مناسب مقام نہیں دیا گیا، زمین اور چاند جیسا کہ ہمارے علم میں ہے اپنے ابتدائی نیر یعنی سورج سے خارج ہوئے ہیں۔ سورج اور چاند کی تخلیق کو زمین کی تخلیق کے بعد قرار دنातھام سُنی کے ارکان کی تشكیل کے پوری طرح تسلیم شدہ تصورات کے خلاف ہے۔

آیات ۲۰۴۲

”اور خدا نے کہا کہ پانی جانداروں کو کثرت سے پیدا کرے اور پرندے زمین کے اوپر

فضا میں اڑیں اور خدا نے بڑے بڑے دریائی جانوروں کو اور ہر قسم کے جاندار کو جو پانی سے بکھرت پیدا ہوئے تھے اس کی جنس کے موافق اور ہر قسم کے پرندوں کو ان کی جنس کے موافق پیدا کیا اور خدا نے دیکھا کہ یہ اچھا ہے اور خدا نے ان کو یہ کہہ کر برکت دی کہ پھلو اور بڑھو اور ان سمندروں کے پانی کو بھر دو اور پرندے زمین پر بہت بڑھ جائیں اور شام ہوئی اور صبح ہوئی سوپاچوال دن ہوا۔“

اس عبارت میں ایسے دعوے ہیں جو ناقابل قبول ہیں۔

کتاب پیدائش کے مطابق عالم حیوانی کی ابتداء سمندری جانوروں اور پرندوں کے ظہور سے ہوئی۔ باہل کے بیان سے یہ معلومات فراہم ہوتی ہیں۔ جیسا کہ ہم آئندہ آیات میں دیکھیں گے — کہ بعد میں آنے والے دن تک — زمین جانوروں سے آباد نہیں ہوئی۔

یہ بات تو یقینی ہے کہ حیات کی ابتداء سمندر سے ہوئی لیکن اس سوال پر بحث اس کتاب کے تیرے حصہ سے پہلے نہیں کی جائے گی۔ اصل بات یہ ہے کہ زمین پر جانوروں کی آبادی سمندر سے ہوئی لیکن جیسا کہ خیال کیا جاتا ہے کہ پرندوں کی ابتداء ان جانوروں سے ہوئی جو سطح ارض پر مسکن گزین تھے۔ خاص طور پر رینگنے والے جانوروں کی ایک ایسی قسم سے جو دور ٹھانی میں اس پر رہ رہے تھے۔ بہت سی حیاتیاتی خصوصیات جو دونوں اقسام میں مشترک ہیں، نتیجہ کے اس اخراج کے امکان کو ظاہر کرتے ہیں تاہم زمین پر بننے والے چوپاؤں کا تذکرہ کتاب پیدائش کے چھٹے دن تک نہیں کیا گیا جو پرندوں کے ظہور کا دن ہے لہذا پیدائش کی یہ ترتیب کہ زمین کے چوپائے پرندوں کے بعد وجود میں آئے قابل قبول نہیں ہے۔

آیات ۳۱۶۲۳

”اور خدا نے کہا کہ زمین جانداروں کو ان کی جنس کے موافق چوپائے اور رینگنے والے جاندار اور جنگلی جانور کی جنس کے موافق پیدا کرے اور ایسا ہی ہوا اور خدا نے جنگلی جانوروں اور چوپایوں کو ان کی جنس کے موافق اور زمین کے رینگنے والے جانداروں کو ان کی جنس کے موافق بنایا اور خدا نے دیکھا کہ یہ اچھا ہے۔ پھر خدا نے کہا کہ ہم انسان کو اپنی صورت پر اپنی شبیہ کے مانند بنائیں اور وہ سمندر کی چھلیوں اور آسمان کے پرندوں اور چوپایوں اور تمام

زمین اور سب جانداروں پر جو زمین پر ریگتے ہیں اختیار رکھیں۔“

”چنانچہ خدا نے انسان کو اپنی صورت پر پیدا کیا۔ خدا کی صورت پر اس کو پیدا کیا۔ زمین اور ناری ان کو پیدا کیا۔“

”اور خدا نے ان کو برکت دی اور کہا کہ چھلو اور بڑھو اور زمین کو محصور و حکوم کرو اور سمندر کی مچھلیوں اور ہوا کے پرندوں اور ان جانوروں پر جو زمین پر چلتے ہیں اختیار رکھو۔ اور خدا نے کہا کہ دیکھو میں تمام روئے زمین کی کل بیچ دار بیزی اور ہر درخت جس میں اس کا بیچ دار پھل ہو تم کو دیتا ہوں۔ یہ تمہارے کھانے کو ہیں۔ اور زمین کے کل جانوروں کے لیے اور ہوا کے کل پرندوں کے لیے اور ان سب کے لیے جو زمین پر ریگنے والے ہیں جن میں زندگی کا دام ہے کل ہری یونیاں کھانے کو دیتا ہوں اور ایسا ہی ہوا۔ اور خدا نے سب پر جو اس نے بنایا تھا نظر کی اور دیکھا کہ وہ سب بہت اچھا ہے اور شام ہوئی اور صبح ہوئی۔ سو چھٹا دن ہوا۔“

یہ تخلیق کے عروج کا تذکرہ ہے۔ مصنف اس سب جاندار مخلوق کی فرستیں پیش کر رہتا ہے جس کا پہلے ذکر نہیں ہوا تھا اور انسان اور چوبائی کی خواراک کی مختلف اقسام بھی بیان کر رہتا ہے۔

جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں سو اس بات میں ہوا کہ چوبائیوں کے ظہور کو پرندوں کے بعد دکھایا گیا۔ تاہم انسان کے ظہور کو صحیح طور پر جملہ جاندار اشیاء کی اصناف کے بعد رکھا گیا ہے۔

تخلیق کا ذکر باب دو کی پہلی تین آیات میں اختتم کو پہنچ جاتا ہے۔

”سو آسمان اور زمین اور ان کے کل لشکر کا بنانا ختم ہوا اور خدا نے اپنے کام کو جسے وہ کرتا تھا ساتویں دن ختم کیا اور اپنے سارے کام سے جسے وہ کرتا تھا ساتویں دن فارغ ہوا اور خدا نے ساتویں دن کو برکت دی اور اسے مقدس ٹھرا یا کیونکہ اس میں خدا ساری کائنات سے جسے اس نے پیدا کیا اور بنایا فارغ ہوا۔“

”یہ ہے آسمان اور زمین کی پیدائش جب وہ خلق ہوئے۔ جس دن خداوند خدا نے زمین اور آسمان کو بنایا۔“

ساتویں دن کا یہ تذکرہ کسی قدر اظہار خیال چاہتا ہے۔

پہلی چیز بعض الفاظ کا مفہوم ہے۔ متن، بائل کے روانہ اسٹرڈورڈ ورثن سے لیا گیا ہے جس کا صدر میں ذکر کیا جا چکا ہے۔ یہاں لفظ لکڑا غلبًا مخلوق اشیاء کی گھرت کو ظاہر کرتا ہے۔ جماں تک اس عبارت کا تعلق ہے۔ ”وہ فارغ ہوا“ یہ عبرانی لفظ ”شباط“ کے ترجمہ کرنے کا ایک ڈھنگ ہے۔ لفظ ”شباط“ سے یہودیوں کے آرام (چھٹی) کا دن مانوذ ہے۔ لہذا انگریزی کی عبارت سمجھ، اردو سبت ہو گئی۔

یہ بات بالکل واضح ہے کہ خدا کے متعلق جو چہ دن کے کام کے بعد آرام کرنے کو کہا گیا ہے یہ محض خرافات ہے۔ پھر بھی اس کی ایک توضیح و تاویل ہو سکتی ہے۔ ہمیں یہ امر ذہن میں رکھنا چاہیے کہ تحقیق کا جو بیان اس جگہ پیش کیا گیا ہے نام نہاد مرشدانہ متن سے لیا گیا ہے جن کو ان پادریوں اور مشیوں نے تحریر کیا تھا جو باہل کی اسی روایت کے زمانہ کے نبی حرقی ایل کے روحانی جانشین تھے اور جنوں نے چھٹی صدی قبل مسیح میں لکھا تھا۔ ہم یہ بات پہلے ہی دیکھے ہیں کہ کس طرح پادریوں نے کتاب پیدائش کے یہودی اور ایلوہی متون کو لیا اور اسی موقف کے مطابق اپنے انداز میں تشكیل نوکری۔ قادر دے ورنے لکھا ہے کہ ان تحریروں کا شرعی نقطہ نظر بے حد لازمی ہے۔ اس کا ایک خاکہ صدر میں پہلے ہی دیا جا چکا ہے۔

جب کہ تحقیق کے یہودی متن میں جو مرشدانہ متن سے کئی صدی پہلے لکھا گیا تھا خدا کے آرام کا جو ہفتہ بھر کی مشقت کے سب تھکن ہو جانے کے بعد اس نے کیا تھا کوئی ذکر نہیں ہے۔ مرشدانہ متن کے مصنفین نے اس کو اپنی تحریر میں شامل کر لیا۔ وہ موخر الذکر کو الگ الگ دنوں میں تقسیم کر دیتے ہیں اور ہفتہ کے دنوں کا نامیت باضابطہ اظہار کرتے ہیں وہ یوم سبت کے گرد جو آرام کے لیے ہے اس ہفتہ کی تعمیر کھڑی کرتے ہیں اور معتقدین کے لیے اس بات کی نشاندہی کر کے کہ خداوند کرم نے سب سے پہلے اس کی تقدیس کی تھی ان کو حق بجانب بنا چاہتے ہیں۔ اس عملی ضرورت کے نتیجہ میں جو بیان پیش کیا گیا ہے وہ بظاہر منطقی حیثیت سے نہ ہی ترتیب کا حال ہے لیکن فی الحقيقة سائنسی معلومات ہمیں اس امر پر مجبور کرتے ہیں کہ موخر الذکر کو ہم ایک من گھرت قسم کی چیز سمجھیں۔

یہ تصور کہ تحقیق کے سلسلہ وار مدارج، جس طرح کہ مرشدانہ مصنفین نے لوگوں

کے مذہبی معتقدات کو ابھارنے کی خواہش کے طور پر بیان کیے تھے سلسلہ کراہیک ہفتہ کی مرتب میں ساگئے۔ ایک ایسا مفروضہ ہے جس کی سائنسی نقطہ نظر سے مaufع نہ ممکن نہیں ہے۔ آج ہمیں مکمل طور پر اس بات کا شعور ہے کہ کائنات اور زمین کی تخلیق مختلف مدارج سے ہو کر گذری اور اس میں کافی عرصہ لگا۔ اکتاب پیدائش کے تیرے حصے میں جب ہم تخلیق کے بارے میں قرآن کی دوی ہوتی معلومات پر غور کریں گے تو اس سوال کو اس وقت زیر بحث لا کیں گے) اگرچھے دن کی شام کو ہی یہ تذکرہ اس ساتھیں دن کا جب بقول کے خداوند کشم نے آرام کیا تھا ذکر کیے بغیر اختام کو پہنچ جاتا یا جیسا کہ قرآن میں مذکور ہے جس سے یہ خیال کرنے کا موقع فراہم ہو جاتا ہے کہ واقعی دنوں کے بجائے وہ غیر معینہ طول کے ادوار ہیں تب بھی مرشدانہ متن کا بیان کسی طرح قابل قبول نہیں ہو سکتا تھا۔ ان واقعات کا جو اس میں مذکور ہیں تو اتر ہی سائنس کی ابتدائی معلومات کے کلیہ مخالف ہے۔

لہذا یہ بات سمجھ میں آجائی ہے کہ تخلیق کا مرشدانہ بیان ایک تصوری اور اختراعی داستان ہے۔ اس کا مقصد حقیقت کا علم دینے کے بجائے کلیہ مختلف تھا۔  
دوسرہ بیان:-

کتاب پیدائش میں تخلیق کا دوسرا بیان کسی تبصرہ یا عبارت کی تبدیلی کے بغیر پلے بیان کے فوراً بعد ہے۔ اس پر اس قسم کے اعتراضات وارد نہیں ہوتے۔  
ہمیں یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ یہ بیان تقریباً تین صدی پرانا اور نہایت منحصر ہے۔ اس میں انسان اور جنت ارضی کی تخلیق کے لیے ارض و سماوات کی تخلیق سے زیادہ جگہ دی گئی ہے۔ اس کو بھی انتہائی اختصار سے بیان کیا گیا ہے۔ (باب ۲۔ آیات ۳۲۷) ”یہ ہے آسمان اور زمین کی پیدائش جب وہ غلت ہوئے جس دن خداوند خدا نے زمین اور آسمان کو بنایا اور زمین پر اب تک کھیت کا کوئی پودا نہ تھا اور نہ میدان کی کوئی سبزی اب تک اگی تھی۔ کیونکہ خداوند خدا نے زمین پر پانچ نہیں برسایا تھا۔ اور نہ زمین جوتے کو کوئی انسان تھا بلکہ زمین سے کراٹھتی تھی۔ اور تمام روئے زمین کو سیراب کرتی تھی اور خداوند خدا نے زمین کی مٹی سے انسان کو بنایا اور اس کے نہنتوں میں زندگی کا دم پھونکا تو انسان جیتی جان ہوا۔“

یہ یہودی متن ہے جو موجودہ دور کی بابلوں کے متن میں دکھائی دیتا ہے مرشدانہ متن اس میں بعد کو جوڑا گیا ہے لیکن یہاں یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ کیا یہ ابتداء میں اتنا ہی مختصر تھا۔ کوئی شخص بھی یہ نہیں کہہ سکتا کہ یہودی متن اس تمام اثناء میں قطع و برد کی زد میں نہیں آیا۔ ہمیں نہیں معلوم کہ وہ چند سطرس جو اس وقت ہمارے پیش نظر ہیں اس تمام چیز کی تربھائی کرتی ہیں جو تحقیق کے بارے میں پابل کے قدیم ترین متن میں بتائی گئی تھی۔

یہودی بیان میں زمین یا آسمانوں کی واقعی تشكیل کے بارے میں کچھ نہیں کہا گیا۔ اس سے یہ بات صاف ہو جاتی ہے کہ جب خداوند قدوس نے انسان کو تحقیق کیا اس وقت زمین پر نباتات کا وجود نہیں تھا (اس وقت تک بارش نہیں ہوئی تھی) حالانکہ زمین کے پانی نے اس کی سطح کو ڈھک رکھا تھا۔ متن کے آخری بیان سے اس کی تصدیق ہوتی ہے جس وقت آدمی کی تحقیق ہوئی تو خداوند کہم نے اسی وقت ایک باغ اگار دیا۔ چنانچہ زمین پر عالم نباتات کا اسی وقت ظہور ہوا جس وقت انسان کا۔ یہ چیز سائنسی طور پر صحیح نہیں ہے۔ انسان کا زمین پر اس وقت تک ظہور نہیں ہوا جب تک کہ اس پر نباتات کو اگے ہوئے کافی زمانہ نہیں گزر گیا۔ ہمیں نہیں معلوم کہ ان دونوں واقعات کے درمیان کتنے کروڑ سال کی مدت حاصل ہے۔

یہودی متن پر صرف یہی ایک تنقید ہے جو کی جاسکتی ہے۔ یہ حقیقت کہ وہ انسان کی تحقیق کو دنیا اور انسان کی تشكیل کے اعتبار سے زمان میں اس طرح محدود نہیں کرتا جس طرح مرشدانہ متن کرتا ہے کہ وہ ان کو اسی ایک ہفتہ سے متعلق کر دیتا ہے اس کی وجہ سے مورخ الذکر کے خلاف جو شدید اعتراضات وارد ہوتے ہیں اس سے یہ بقی جاتا ہے۔

### دنیا کی تحقیق کی تاریخ اور انسان کے زمین پر ظہور کی تاریخ

یہودی تقویم جس میں ان اعداد و شمار کی پیوی کی گئی ہے جو عمد نامہ قدیم میں دیئے گئے ہیں۔ مذکورہ بالا واقعات کی تاریخوں کا نامایت قطیعت کے ساتھ تعین کرتی ہے۔ ۱۹۷۵ء کا دوسرا نصف تحقیق عالم کے ۱۹۷۵ء ویں سال کے آغاز سے مطابق ہوتا ہے۔ انسان کی تحقیق کئی دن بعد عمل میں آئی۔ چنانچہ سالوں کا حساب لگایا جائے تو اس کی عمر اعداد کے لحاظ سے اتنی ہی پیشی ہے جتنی یہودی تقویم میں دی گئی ہے۔

غالباً اس حقیقت کے سب کسی قدر صحیح کرنا پڑے گی کہ ابتدائے وقت کا حساب  
قری سالوں میں لگایا جاتا تھا۔ جب کہ مغرب میں استعمال ہونے والے کیلڈر کی بنیاد مشی  
سالوں پر ہے۔ یہ صحیح اس وقت کرنا ہوگی جب کوئی شخص مکمل صحت کا خواہ شد ہو لیکن اس کی  
تعداد میں مخفف ۳ فیصد کا فرق ہے اس لیے یہ نہایت غیر واقع ہے۔ اپنے حلبات کو آسان بنانے  
کے لیے آسان طریقہ یہ ہے کہ اس کو نظر انداز کر دیا جائے۔ جو چیزیں اہمیت رکھتی ہے وہ  
ہے مقدار کا درجہ لذماً یہ بات کوئی اہمیت نہیں رکھتی ہے کہ ایک ہزار سال پر ہمارے حلبات  
سے تین سال زیادہ ہو جلتے ہیں جلتیں عالم کے سطھے میں اس عبرانی طریقہ، کار کی پیروی  
کرتے ہوئے اگر ہم یہ بھی کہہ دیں کہ یہ واقعہ حضرت علیٰ یٰ ﷺ سے تقریباً سینتیں صدی پیش  
ہوا تھا۔ تب بھی ہم صحت کے قریب تر ہوں گے۔

جدید سائنس ہمیں کیا بتاتی ہے؟ کائنات کی تکمیل کے بارے میں اس سوال کا  
جواب دنا مشکل ہو گا۔ جس چیز کے سطھے میں ہم اعداد و شمار فراہم کر سکتے ہیں وہ زمان کے لحاظ  
سے نہیں کی وہ تعداد ہے جب نظام مشی ہتا۔ ممکن ہے کسی مقول حد تک ہم اس تعداد کے  
قریب پہنچ جائیں۔ اس وقت اور موجودہ زمانہ کے مابین ساری چار ارب سال کا اندازہ لگایا گیا  
ہے۔ لذماً ہم اس بعد کو سمجھ سکتے ہیں جو اس وثوق سے قائم کردہ حقیقت کے، جو آج ہمارے  
علم میں ہے اور ان اعداد و شمار کے جو قسم عمد نام سے حاصل کیے گئے ہیں، مابین پڑتا ہے اس  
ضمون پر ہم اسی کتاب کے تیرے حصہ میں وضاحت سے ٹھنڈو کریں گے۔ یہ حقائق باہل کا  
گھری نظر سے جائزہ لینے پر ابھرتے ہیں۔ کتب پیدائش نہایت قطعیت کے ساتھ اس زمانہ کے  
متعلق معلومات بہم پہنچاتی ہے جو حضرت آدم یٰ ﷺ سے حضرت ابراہیم یٰ ﷺ تک متدا ہے جو  
زمانہ حضرت ابراہیم یٰ ﷺ سے لے کر عیسیٰ نہایت کے آغاز تک گزرا، اس کے بارے میں معلومات  
تکافی ہیں۔ اس کی تائید و مگر ذرائع سے ہوئی چاہیے۔

## حضرت آدم علیہ السلام سے حضرت ابراہیم علیہ السلام تک

کتاب پیدائش میں ابواب ۲۱، ۲۵، ۳۰ اور ۲۵ میں انساب سے متعلق نہایت قطعی اعداد و شمار فراہم کیے گئے ہیں۔ ان سب کا تعلق حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اجداد سے ہے جو براہ راست اوپر کی طرف بڑھتے ہوئے حضرت آدم علیہ السلام تک چلے گئے ہیں۔ ان سے وقت کی وہ حدت معلوم ہو جاتی ہے جتنی حدت تک ہر شخص زندہ رہا۔ بیٹھے کی پیدائش کے وقت باپ کی عمر کا پتہ چل جاتا ہے اور اس طرح حضرت آدم علیہ السلام کی تحقیق کے حوالے سے ہر مورث کی پیدائش اور وفات کی تاریخوں کو آسانی سے جانتا ممکن ہو جاتا ہے۔ نیچے کی جدول سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے۔

اس جدول میں جو اعداد استعمال کیے گئے ہیں وہ کتاب پیدائش کے مرشدانہ متن سے حاصل شدہ ہیں۔ باہمیں کامی متن ایسا ہے جو اس نوع کی معلومات بھم پہنچاتا ہے۔ باہمیں کے مطابق یہ انتزاع و استنباط کیا جاسکتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام حضرت آدم علیہ السلام کے ۱۹۲۸ سال بعد پیدا ہوئے۔

## حضرت ابراہیم علیہ السلام کا نسب نامہ

تحقیق آدم علیہ السلام کے بعد تاریخ پیدائش: عمر : تحقیق آدم علیہ السلام کے بعد تاریخ وفات

|     |                 |     |
|-----|-----------------|-----|
| (۱) | آدم علیہ السلام | ۹۳۰ |
| (۲) | شیث علیہ السلام | ۹۱۲ |
| (۳) | انوس            | ۹۰۵ |
| (۴) | قینان           | ۲۲۵ |
| (۵) | محلل ایل        | ۸۹۵ |
|     |                 | ۳۹۵ |

تجھیق آدم علیہ السلام کے بعد تاریخ پیدائش: عمر: تجھیق آدم علیہ السلام کے بعد تاریخ وفات

|      |     |      |                        |      |
|------|-----|------|------------------------|------|
| ۱۳۲۲ | ۹۷۲ | ۳۶۰  | یارو                   | (۶)  |
| ۹۸۷  | ۳۶۵ | ۶۲۲  | یونس علیہ السلام (حوك) | (۷)  |
| ۱۴۵۶ | ۹۷۹ | ۶۸۷  | متوسط                  | (۸)  |
| ۱۴۵۱ | ۷۷۷ | ۸۷۳  | لک                     | (۹)  |
| ۲۰۰۶ | ۹۵۰ | ۱۰۵۶ | نوح علیہ السلام        | (۱۰) |
| ۲۱۵۶ | ۴۰۰ | ۱۵۵۶ | سام                    | (۱۱) |
| ۲۰۹۶ | ۳۳۸ | ۱۴۵۸ | ارفکسدر                | (۱۲) |
| ۲۱۲۲ | ۳۳۳ | ۱۶۹۳ | سلع                    | (۱۳) |
| ۲۱۸۶ | ۳۶۳ | ۱۷۲۳ | عبر                    | (۱۴) |
| ۱۹۹۶ | ۲۲۹ | ۱۷۵۷ | فلج                    | (۱۵) |
| ۲۰۲۶ | ۲۳۹ | ۱۷۸۷ | رعو                    | (۱۶) |
| ۲۰۳۹ | ۲۳۰ | ۱۸۱۹ | سرورج                  | (۱۷) |
| ۱۹۹۷ | ۱۳۸ | ۱۸۳۹ | نخور                   | (۱۸) |
| ۲۰۸۳ | ۲۰۵ | ۱۸۷۸ | تکارج                  | (۱۹) |
| ۲۱۲۳ | ۱۷۵ | ۱۹۳۸ | ابراہیم                | (۲۰) |

## ۲۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام سے عیسائیت کے آغاز تک

باندھ میں اس دور سے متعلق ایسے اعداد و شمار فراہم نہیں کیے گئے چیزے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اجداد سے متعلق کتاب پیدائش میں ملتے ہیں جن سے کوئی واضح تجھیہ قائم کیا جاسکتا۔ لہذا ہمیں ابراہیم علیہ السلام سے لے کر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے کا اندازہ لگانے کے لیے

بعض دوسرے آخذ کو کام میں لانا پڑے گا۔ تھوڑی سی غلطی کو نظر انداز کرتے ہوئے اس وقت حضرت ابراہیم ﷺ کے دور کا تعین حضرت عیسیٰ ﷺ سے اخبارہ صدی قبل کیا جاتا ہے۔ کتاب پیدائش میں حضرت ابراہیم ﷺ سے لے کر حضرت آدم ﷺ کے درمیانی وقہ سے متعلق جو معلومات ملتی ہے اس کو ملایا جائے تو حضرت آدم ﷺ کا زمانہ حضرت عیسیٰ ﷺ سے تقریباً اڑتیس صدی پہلے بیٹھتا ہے۔ یہ اندازہ مسلمہ طور پر غلط ہے۔ اس غلطی کا مبدأ اصل میں وہ غلطیاں ہیں جو باہل میں آدم ﷺ اور ابراہیم ﷺ کی درمیانی مدت کے سلسلے میں رونما ہوئی ہیں۔ یہودیوں کی تقویم کی بنیاد اب بھی اسی روایت پر قائم ہے آج کل ہم باہل کی صداقت کی روایتی انداز سے حمایت کرنے والے حضرات کو اس مطابقت کی وجہ سے چیخ کر سکتے ہیں جو چھٹی صدی قبل مجع کے یہودی نبیوں پیشواؤں کے قیاسات اور جدید شماریات کے درمیان رونما ہو رہی ہے۔ صدیوں تک حضرت عیسیٰ ﷺ سے متعلق پرانے واقعات کے زمانے کا تعین اس معلومات کے مطابق ہوتا رہا جس کی بنیاد ان تنبیہوں اور اندازوں پر تھی۔

جدید دور سے پہلے باہل کے ایڈیشن قاری کے لیے ایسے تمہیدی بیان سے مزمن کیے جاتے تھے جن میں ان واقعات کی تاریخی ترتیب کی وضاحت ہوتی تھی جو دنیا کی تخلیق اور ان کتابوں کی ترتیب کے زمانے کے درمیان رونما ہو چکے تھے۔ ان اعداد میں زمانہ کے لحاظ سے تھوڑا بہت فرق ہوتا ہے مثلاً پوپ کلمہنٹ کے تیار کرائے ہوئے باہل کے لاطینی ترجمہ (۱۴۲۱ء) سے یہ معلومات بہم پچھی کہ حضرت ابراہیم ﷺ کا زمانہ کسی قدر پہلے کا تھا اور تخلیق آدم تقریباً ۲۰۰ صدی ق م میں ہوئی تھی۔ والثین کی ہفت سالی باہل (۲) جو کے اوسی صدی میں منصہ شہود پر آئی۔ اس میں اور کلمہنٹ و گیٹ (پوپ کلمہنٹ کا مرتب کیا ہوا باہل کا لاطینی نسخہ) میں قاری کے لیے اس نوع کی جدولیں مہیا کی گئی ہیں جیسی کہ حضرت ابراہیم ﷺ کے اعداد کے سلسلہ میں اوپر دی گئی ہے۔ تمام تجھیئے تقریباً ان ہی اعداد سے مطابقت رکھتے ہیں جو یہاں دیئے گئے ہیں۔ دور جدید کی آنکھ پر باہل کے مرتبین اس قسم کی انوکھی تاریخی جدولیں ان سائنسی انکشافت کے خلاف جائے بغیر قائم نہ رکھ سکے جن کے مطابق تخلیق کا واقعہ کہیں پہلے رونما ہوا تھا۔ انہوں نے ان جدولوں اور تمہیدی بیانوں کو حذف کر دیئے پر ہی اکتفاء کی۔ تاہم انہوں نے قاری کو یہ بتانے سے اجتناب برتاکہ باہل کے وہ متن جن پر ان تاریخی جدولوں کا

انحصار ہے، کلیہ مسٹرد کی جا چکی ہیں، اور وہ حقیقت کو ظاہر نہیں کرتی۔ انہوں نے ان پر ایک بلکا سا پر وہ ڈال دیا اور نمایت شاطرانہ قسم کی منطق کے ایسے مقررہ فقرے انجاد کیے جن سے وہ متن اسی طرح قابل قبول بن جاتا تھا، جس طرح پہلے سمجھا جاتا تھا، اور یہ عمل بغیر کسی قطع و برد کے کمل ہو جاتا تھا۔

یہی وجہ ہے کہ باقبال کے مرشدانہ متن میں جو نسب نامے شامل ہیں وہ اب بھی اسی طرح قدر کی نگاہ سے دیکھے جاتے ہیں باوجود یہکہ بیسویں صدی میں کوئی شخص بھی اسکی من گھڑت باتوں کی نیار پر معقولیت کی حدود میں رہتے ہوئے وقت کا شمار نہیں کر سکتا۔

موجودہ سائنسی اعداد سطح ارض پر ظہور آدم کی تاریخ کو تعین کرنے میں ایک خاص حد سے آگے بڑھنے سے روکتے ہیں۔ ہمیں یقین ہے کہ انسان جس میں کام کرنے کی صلاحیت اور فہم و شعور اس کو ان مخلوقات سے ممتاز کرتے ہیں جو اس جیسے دھکائی دیتے ہیں۔ زمین پر ایک خاص قبل لحاظ تاریخ کے بعد وجود میں آیا۔ تاہم کوئی شخص بھی یہ نہیں بتا سکتا کہ وہ صحیح تاریخ کون سی تھی، جس کو اس کا ظہور ہوا۔ اس وقت ہم صرف یہ کہہ سکتے ہیں کہ اسکی مخلوق کے جو انسانی خیالات اور عمل کی حامل تھی ایسے باقیات دستیاب ہوئے ہیں جن کے زمانہ کا حساب لاکھوں سال میں لگایا جاسکتا ہے۔

قریبی تاریخ کا یہ تصور ما قبل تاریخی انسان کی طرف اشارہ کرتا ہے، جس میں سے تھوڑے ہی عرصہ پہلے جس کی دریافت ہوئی ہے وہ کرومیگن (۳) نسل کا انسان ہے۔ فی الحقیقت دنیا بھر میں اور بھی کئی اسکی باقیات دستیاب ہوئی ہیں جن کا تعلق نوع انسانی سے ہے۔ ان سے پتہ چلتا ہے کہ وہ کم ترقی یافتہ نوع تھیں اور ان کا زمانہ کیسی لاکھوں سال پر محیط ہے لیکن سوال یہ ہے کہ کیا وہ واقعی نوع بشر کملائے جاسکتے ہیں؟

جواب کچھ بھی ہو سائنسی اعداد کرومیگن نسل کے انسان کی طرح کی ما قبل تاریخی انواع کے سلسلہ میں بڑی حد تک صحیح ہیں اور اس دور سے جو کتاب پیدائش میں پہلے انسان کے لیے مقرر کیا گیا ہے۔ یہ اعداد زمانے کو وسعت دے کر اس کا تعلیم بہت پہلے کا کرتے ہیں۔ لذا کہ ارض پر ظہور آدم کے سلسلہ میں ہمیں کتاب پیدائش سے جو اعداد شمار دستیاب ہوتے ہیں اور جدید سائنسی معلومات کے سلسلہ حقائق میں واضح اور بہت نمایاں نامطابقت ہے۔

## طوفان عالمگیر

چیز، ساتوں اور آٹھویں ابواب کو طوفان عالمگیر کے تذکرے کے لئے وقف کیا گیا ہے۔ حق پوچھئے تو یہ دو بیانات ہیں لیکن ان کو برابر برابر نہیں رکھا گیا ہے بلکہ وہ پوری تحریر میں بکھرے ہوئے ہیں۔ عبارتوں کو آپس میں اس طرح ملا دیا گیا ہے کہ وہ مختلف خادفات کا ایک مریوط سلسلہ معلوم ہونے لگے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ ان تین ابواب میں نہایت بحوثتے تم کے تضادات ہیں۔ پھر اس کی وضاحت بھی دو قطعاً مختلف ماقذفوں کو سامنے رکھ کر کرنی پڑتی ہے۔ وہ ماقذف ہیں یہودی اور مرشدانہ متن۔

یہ بات پہلے ہی بتائی جا چکی ہے کہ وہ (ماقذف) مختلف النوع مواد سے مشکل ہوئے تھے۔ ہر ابتدائی متن پیروں یا فقروں میں بانٹ دیا گیا ہے، جس کی وجہ سے ایک ماقذف کے اجزائیکے بعد دیگرے دوسرے اجزاء کے ساتھ مل گئے ہیں۔ یہاں تک کہ کامل بیان کے دوران ہمیں انگریزی متن کی مشکل سے سو سطروں میں ایک ماقذف سے دوسرے ماقذف کی جانب سڑہ مرتبہ لوٹا پڑتا ہے۔

مجموعی طور پر کمالی اس طرح چلتی ہے۔

”انسان کی بد اعمالی عالمگیر مشکل اختیار کر گئی تھی۔ لہذا خداوند قدوس نے اس کو مع دیگر ذی روح مخلوقات کے فنا کر دینے کا فیصلہ کر لیا۔ اس نے حضرت نوح ﷺ کو اپنے اس فیصلہ سے مطلع کر دیا اور ان کو ایک ایسی کشتی بنانے کا حکم دیا جس میں وہ اپنی زوج، اپنے تین بیٹوں اور ان کی بیویوں مع دیگر ذی روح مخلوقات کے لے جاسکیں۔ منور الذکر کے بارے میں دونوں ماقذفوں میں اختلاف ہے۔ ایک تحریر (مرشدانہ) کا بیان ہے کہ حضرت نوح ﷺ کو ہر نوع کا ایک جوڑا لیتا تھا۔ پھر اس عبارت میں جو اس کے بعد آتی ہے (یہودی) یہ بیان کیا جاتا ہے کہ خداوند کشم نے ان کو حکم دیا تھا کہ نام نہاد خالص جانوروں کے انواع میں سے ہر ایک کے سات نر اور سات نادائیں اور غیر خالص اقسام میں سے صرف ایک جوڑا لیا جائے۔ لیکن

آگے چل کر بیان کیا گیا ہے کہ حضرت نوح ﷺ نے حقیقتاً ہر جانور کا ایک ایک جوڑا لے لیا۔ ماہرین خصوصی مثل قادر دے ڈو کا بیان ہے کہ عبارت زیر بحث یہودی بیان میں ایک نوع کا تصرف ہے۔

ایک عبارت (یہودی) میں طوفان کا سبب بارش کے پانی کو قرار دیا گیا ہے لیکن دوسری عبارت (مرشدانہ) میں طوفان کے دو اسباب بیان کیے گئے ہیں۔ بارش کا پانی اور پانی جو زمین سے ابلا۔

زمین پر اس قدر پانی ہو گیا کہ نہ صرف پہاڑوں کی چوٹیاں ڈوب گئیں بلکہ ان سے اوپر تک پانی چلا گیا۔ حیات کلیتہ فنا ہو گئی۔ ایک سال بعد جب پانی اتر گیا حضرت نوح ﷺ کشی سے جو کوہ اور اراضی سے جا گئی تھی باہر آئے۔

کوئی شخص کہہ سکتا ہے کہ جو ماقضہ کام میں لایا گیا ہے اس کے مطابق طوفان کے جاری رہنے کی مدت مختلف ہے۔ یہودی متن کے مطابق یہ مدت چالیس دن ہے۔ اور مرشدانہ متن کے اعتبار سے ڈیڑھ سو دن قرار پائی ہے۔

یہودی متن سے ہمیں یہ پتہ نہیں چلتا کہ یہ واقعہ حضرت نوح ﷺ کی زندگی میں کب رونما ہوا۔ لیکن مرشدانہ متن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس وقت ان کی عمر چھ سو سال تھی۔ موخر الذکر سے ہی یہ معلومات بھی میریا ہوتی ہیں جو ان نسب ناموں کے ذیل میں درج ہیں جہاں حضرت آدم ﷺ اور حضرت ابراہیم ﷺ سے ان کا رشتہ جوڑا گیا ہے۔ اگر ہم ان معلومات سے جو کتاب پیدائش میں درج ہیں حساب لگائیں تو پتہ چلتا ہے کہ حضرت نوح ﷺ، حضرت آدم ﷺ سے ۱۰۵۶ سال بعد پیدا ہوئے (حضرت ابراہیم ﷺ کا شجرہ نسب ملاحظہ ہو) اللہ تعالیٰ طوفان تخلیق آدم ﷺ کے ۱۱۵۶ سال بعد آیا۔ حضرت ابراہیم ﷺ کے حوالہ سے کتاب پیدائش طوفان کا زمانہ ان بھی کی ولادت سے ۲۹۲ سال پہلے ہتا ہے۔

کتاب پیدائش کے بوجب طوفان کی زد میں جملہ بنی نوع انسان آئی اور سطح ارض پر خدا کی پیدا کی ہوئی تمام ذی روح مخلوق فنا ہو گئی۔ نسل انسانی کا آغاز پھر حضرت نوح ﷺ کے تین بیٹوں اور ان کی یہودیوں سے ہوا۔ چنانچہ تقریباً تین صدیوں کے بعد حضرت ابراہیم ﷺ کی ولادت ہوئی تو انہیں ایک ایسی نسل دکھلائی دی جو پہلے ہی سے مختلف قوموں میں عیش ہوئی تھی۔

اس قدر قلیل حدت میں یہ تنظیم کیسے وجود میں آگئی؟ یہ سادہ سا جائزہ اس واقعہ کو صحت سے کلیتہ مسرا ثابت کرتا ہے۔

مزید براں تاریخی مواد جدید معلومات سے اس کی مطابقت کو ظاہر کر دتا ہے۔

حضرت ابراہیم صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ ۱۸۰۰ اور ۱۸۵۰ ق م کے درمیان قرار دیا جاتا ہے۔ اب اگر جیسا کہ کتاب پیدائش میں مندرج نسب ناموں کے ذیل میں دیا گیا ہے طوفان حضرت ابراہیم صلی اللہ علیہ وسلم سے تقریباً تین صدی پیشتر ظہور پذیر ہوا تو ہمیں اس کے زمانہ کا تین ۲۱ سو سے ۲۲ سو ق. م کے لگ بھگ کہیں کرنا ہو گا۔ جدید تاریخی معلومات سے یہ امر پایہ ثبوت کو پہنچ پکا ہے کہ اس وقت تمدن دنیا کے کئی حصوں میں پیدا ہو چکا تھا۔ چنانچہ اس کی باقیات آئندہ نسلوں کے لیے محفوظ رہ گئی ہیں۔

مثال کے طور پر مصر کو لے لجئے جو باقیات سلطنت وسطی (۲۱۰۰ ق م) سے پہلے کے دور سے مطابقت رکھتی ہیں۔ وہ تقریباً گیارہویں خاندان سے قبل کے عدد متوسط کے زمانہ کو ظاہر کرتی ہیں۔ سر نہیں پائل (۲) میں یہ زمانہ ار کے تیرسے خاندان کی حکومت کا تھا۔ یہ بات ہم یقین سے جانتے ہیں کہ ان تنسیبوں میں کوئی انتظام واقع نہیں ہوا۔ لہذا ایسی کوئی تباہی رونما نہیں ہو سکتی تھی جو جملہ بنی نوع انسان کو متاثر کرتی جیسا کہ باہل سے ظاہر ہوتا ہے۔

بنابریں ہم یہ خیال نہیں کر سکتے کہ باہل کے یہ تینوں یہاں انسان کو واقعات کا ایک ایسا غاکہ فراہم کرتے ہیں جو صداقت سے مطابقت رکھتا ہو۔ ہم یہ ماننے پر مجبور ہیں کہ اگر معروضی طریقے پر جائزہ لیا جائے تو پہلے چھٹا ہے کہ جو متون ہم تک پہنچے ہیں وہ حقیقت حال کو ظاہر نہیں کرتے۔ ہم خود سے یہ سوال کر سکتے ہیں کہ کیا یہ ممکنات میں سے ہے کہ خدا صداقت کے علاوہ کوئی اور بات بھی ظاہر کرے؟ اس تصور کو ذہن میں جگہ دینا از بس مشکل ہے کہ خدا نے انسان کو ایسی باتیں سکھائیں جو من گھڑت ہونے کے ساتھ ساتھ متضاد بھی ہوں۔ لہذا ہم قدرتی طور پر یہ نتیجہ اخذ کرتے ہیں کہ واقعات میں غلط بیانی کو کام میں لایا گیا ہے۔ جس کی ذمہ داری خود انسان پر ہے۔ یا پھر یہ بات ان روایات سے پیدا ہوئی ہے، جو ایک نسل سے دوسری نسل کو زبانی منتقل ہوتی چلی آئیں۔ یا پھر ان روایات کے ایسے متون سے نقل ہوتی رہیں جو کبھی تحریر کا جلد پہن چکے تھے۔ جب کسی شخص کو یہ پہنچ جلتا ہے کہ کتاب

پیدائش مجیسے صحیفہ میں تین صدیوں سے بھی کم حدت میں کم از کم دو مرتبہ تبدیلی کی گئی ہے تو نامکن باتوں کو دیکھ کر یا ایسے بیانات کو پڑھ کر جو حقیقت سے مطابقت نہیں رکھتے، اسے ذرا بھی حاجیرت نہیں ہوتی۔ لیکن وجہ ہے کہ انسان کے علم میں جو ترقی ہوئی ہے اس نے ہمیں اس قابل کر دیا ہے کہ اگر ہربات کو نہیں تو کم از کم بعض واقعات کو ہم کافی حد تک جان گئے ہیں جس سے اپنی معلومات اور ان کے بارے میں تقدم بیانات کے مابین مطابقت کے درجہ کا تعین کر سکتے ہیں۔ اس سے زیادہ مختلقی بات کوئی نہیں ہو سکتی کہ باقبال کے تسامحات کی اس تعبیر کو صحیح کیونکہ اس میں صرف انسان خود گرداانا جاتا ہے لیکن یہ انتہائی قابل افسوس بات ہے کہ شارحین و مفسرین کی اکثریت جن میں یہودی اور عیسائی دونوں شامل ہیں اس نقطے نظر کو اختیار نہیں کرتے؛ اس کے باوجود جو دلائل وہ کام میں لاتے ہیں ان پر پوری توجہ کرنے کی ضرورت ہے۔



## حوالی

۱۔ کلمنٹ کے لقب سے چودہ پوپ ہوئے ہیں۔ کلمنٹ بیشم جن کا اصل نام آلدوبراونی تھا ۱۵۳۶ء میں پیدا ہوئے اور ۱۶۰۵ء میں انہوں نے وفات پائی۔ ان کا دوپاپائیت ۱۵۹۲ء تا ۱۶۰۵ء ہے۔ وہ نہایت مقدس اور عالم و فاضل انسان تھے۔ ان کے حکم سے ۱۵۹۲ء میں باہل کے لاطینی ترجمہ پر نظر ہانی کی گئی اور اسی سال یہ نظر ہانی شدہ نسخہ شائع ہوا۔ رومان کیتھولک چچ کے لئے یہ نسخہ تقریباً ۳۰۰ سال تک مستند سمجھا جاتا رہا۔ مصنف کتاب ہذا کے پیش نظر اسی ترجمہ کا وہ ایڈیشن تھا جو ۱۶۲۱ء میں شائع ہوا تھا یہاں اسی کی جانب اشارہ ہے۔ (مترجم)

۲۔ بیان والث (۱۶۱۱ء) انگلستان کے باہل کے ایک بڑے عالم تھے۔ انہوں نے دوسرے فضلاء کی مدد سے (۱۶۵۷ء تا ۱۶۵۳ء) سات مشرقی زبانوں میں باہل کا ایک نسخہ مرتب کر کر شائع کیا جو ۶۲ مجلدات پر مشتمل تھا۔ والث صاحب ۱۶۲۰ء میں چھڑ کے بیٹھ رہے۔ (مترجم)

۳۔ کرو میگن، فرانس میں ایک گچھا (کھوہ) ہے۔ وہاں ۱۸۲۸ء میں ما قبل تاریخی انسان کی نسل کا ایک ڈھانچہ ملا تھا اسی کی نسبت سے اس دور کے انسان کو کرو میگن نسل کا انسان کہا جائے گا۔ ان انسانوں کے بارے میں قیاس کیا جاتا ہے کہ وہ آج کل کے انسان کے مقابلہ میں قد آور تھے۔ نیز ان میں کافی فنی مہارت تھی۔ (مترجم)

۴۔ اس علاقہ کے لئے زیادہ موزوں نام سعیریہ معلوم ہوتا ہے کیونکہ اس وقت تک باہل کی حیثیت بھی ایک شری حکومت کی تھی اور اس نے اپنی وسعت حاصل نہیں کی تھی کہ یہ سارا علاقہ سر زمین باہل کھلایا جائے۔ (مترجم)

## بائبل کے متون میں سائنسی اغلاط کے سلسلہ میں عیسائی مصنفوں کا نظریہ ایک تقدیمی جائزہ

ان جمع شدہ تباحثات، ناممکنات اور تضادات کے وجود کے سلسلہ میں عیسائی مفسرین کا رد عمل جس رنگارنگی اور بو قلمونی کا مظہر ہے وہ خود نہایت حیران کرنے ہے۔ بعض مفسرین تو ان میں سے کچھ کو تسلیم کرتے ہیں اور ان پیچیدہ سائل کو اپنی تحریروں میں سمجھانے کے لئے پہنچاتے نہیں لیکن بعض وہ حضرات ہیں جو غیر تسلیم شدہ بیانات سے تو سرسری طور پر گزر جاتے ہیں اور متن کے لفظ لفظ کا دفاع کرنے میں کافی شدت بر تھے ہیں۔ موخر الذکر جماعت کی کوشش یہ ہوتی ہے کہ وہ معدتر تی انداز بیان اختیار کر کے لوگوں کو مطمئن کر دے۔ ان کے بیانات میں ایسے دلائل کی بھراڑ ہوتی ہے جو اکثر غیر موقع ہوتے ہیں۔ یہ اس امید میں پیش کیے جاتے ہیں کہ جوبات منطقی اعتبار سے ناقابل قبول ہو گی وہ جلدی ہی ذہن سے فراموش ہو جائے گی۔

قادردے ڈو کتاب پیدائش کے ابتدائی میں تقدیمی دلائل کے وجود کو تسلیم کرتے ہیں اور ان کی معقولیت کی صراحة بھی کرتے ہیں۔ اس کے باوجود ان کے نزدیک ماضی کے واقعات کی معروضی طریقہ پر ترتیب نو ضروری نہیں ہے جیسا کہ وہ حواشی میں تحریر کرتے ہیں۔ یہ واقعہ کہ پائیں ”وجہہ اور فرات کی“ داویوں کے ایک دو تباہ کن سیالابوں کے تذکرہ کو دہراتی ہے اور روایت اس کو ترقی دے کر ایک عالمگیر جاہی کی خلی دے دیتی ہے۔ ”غیراہم“ ہے۔ البتہ ضروری بات جو دیکھنے کی ہے وہ یہ ہے کہ لاائق احترام مصنف نے اس یادگار میں انسان کے گناہ

کے لیے خداوند قدوس کے عدل اور رحم اور دین داروں کے لیے نجات کی ابتدی تعلیم کو سودا ہے۔

اس طریقہ سے ایک عوامی کمانی کو ایک دینی اور ربائی واقعہ کی شکل اختیار کرنے کے لیے جواز پیدا ہو جاتا ہے اور اس حیثیت سے روایت کو انسان کا عقیدہ بنا کر پیش کر دیا جاتا ہے۔ جس کے لیے اس اصول کو کام میں لایا جاتا ہے کہ فلاں مصنف نے اس واقعہ کو نہ ہی تعلیمات کے لیے بیان کیا ہے۔ اس نوع کا مذکور تی نقطہ نظر اس آزادی کے لیے جواز پیدا کر دتا ہے جو ان تحریروں میں اختیار کی گئی ہے جن کو مقدس اور خدا کا کلام سمجھا جاتا ہے۔ اگر الہا اور ربائی باقتوں میں انسان کی اس طرح کی مداخلت کو جائز سمجھ لیا جائے تو باسل کے متون میں انسانی تحریفات و تصرفات کے لیے توجیہات کر لی جائیں گی۔ اگر اس سے کچھ دینی مقاصد حاصل کرنا ہیں تب تو تمام تحریفات جائز ہو جاتی ہیں۔ چنانچہ "مرشدانہ" متن کے چھٹی صدی کے مصنفین کے تمام تصرفات کے لیے جواز نکل آتا ہے جن میں وہ ضابطہ پرست حسن ظن بھی شامل ہو جاتے ہیں جو ان فرضی بیانات کی شکل اختیار کر لیتے ہیں جو ہم پہلے دیکھے چکے ہیں۔

عیسائی شارحین و مفسرین کی ایک کثیر تعداد ایسی ہے جس نے باسل کے بیانات میں رونما ہونے والی غلطیوں، نامکن باقتوں اور تضادات کی صراحت کرنے کے لیے یہ مذکور پیش کرنا بہتر سمجھا کہ باسل کے مصنفین نے ایک مختلف تذییب یا ذہنیت کے معاشرتی عوامل کے مطابق اپنے خیالات کا اظہار کیا۔ اسی سے انفرادی "ابلی انداز" کی تعریف وجود میں آئی جو شارحین و مفسرین کے دلچسپی مابعد الطبعیاتی سائل میں اختیار کیا گیا، جس کی وجہ سے تمام مشکلات پیدا ہوئیں۔ جہاں دونوں متون میں کچھ تضادات دکھائی دیتے ہیں، یہ صراحت کر دی گئی کہ ہر مصنف نے اپنے مخصوص ابولی انداز میں اپنے خیالات کا اظہار کیا ہے اس لیے یہ فرق رونما ہو گیا۔ حقیقت میں یہ دلیل ایسی ہے جس کو ہر کوئی تسلیم نہیں کر سکتا کیونکہ اس میں کوئی وزن نہیں ہے۔ لیکن یہ طریقہ آج بھی کلیٹھے متروک نہیں ہوا۔ چنانچہ ہم دیکھیں گے کہ عمد نامہ جدید میں اناجیل کے شدید اختلافات کی توضیح و تشریح میں اس کو نمایت فراخیل سے برداشت کیا گیا ہے۔ جب کسی متنازع فیہ عبارت کے متعلق کوئی ایسی بات کہنی ہو جو منطقی اعتبار سے مسترد ہو جائے تو اس کو قابل قبول بنانے کے لیے دوسرا طریقہ یہ کام میں لایا جاتا ہے کہ زیر غور

عبارت کو معدرتی غور و خوض میں الجھادیا جاتا ہے۔ قاری کی توجہ کو عبارت کی صداقت کے فیصلہ کن مسئلہ سے ہٹا کر دوسرے مسائل کی جانب موڑ دیا جاتا ہے۔

کاردنال وینبلو کے طوفان عالمگیر پر تاثرات میں یہی طرز اطمینان اختیار کیا گیا ہے۔ یہ تاثرات ”زندہ خدا“ (خداۓ ہی و قوم) کے روپوں میں ”طوفان، عالمگیر، پسما، حشر“ کے عنوان کے تحت ظاہر ہوئے ہیں وہاں وہ رقطراز ہیں۔ ”کلیسا کی قسم تین روایت سے طوفان کے دینی تصور میں حضرت عیسیٰ اور کلیسا کی شیعیہ دکھائی دیتی ہے۔“ یہ ایک بڑی اہمیت کا واقعہ ہے۔ .... ”ایک ایسا فیصلہ جس سے تمام نسل انسانی تاثر ہوئی۔“ اپنے ”جزئیل کے خطبات“ میں نقل کر کے وہ بیان کرتے ہیں۔ ”پوری دنیا کے تباہ شدہ جہاز نے کشتی نوح میں امان پائی کا رونال وینبلو آٹھ کے عدد کی اہمیت پر زور دیتے ہیں ”جس سے ان افراد کی تعداد ہوتاتے ہیں جو کشتی نوح ﷺ میں محفوظ رہے لیکن حضرت نوح ﷺ، آپ کی الہیہ، تین فرزند اور ان کی بیویاں) وہ اپنے مکالہ میں جشن کی تحریروں کو کام میں لاتے ہوئے رقطراز ہیں۔ ”وہ اس آٹھویں دن کی علامت کو ظاہر کرتے ہیں جب حضرت عیسیٰ ﷺ مردوں کے درمیان سے اٹھائے گئے۔“ اور ”حضرت نوح ﷺ ایک نئی مخلوق کے اولین مولد“ حضرت عیسیٰ ﷺ کا ایک عکس ہیں۔ چنانچہ جس کام کو حضرت نوح ﷺ نے بطور تمثیل پیش کیا تھا وہ حضرت عیسیٰ ﷺ کو بعد میں انجام دیتا پڑا۔“ وہ ایک طرف حضرت نوح ﷺ کے جو لکڑی کی بنی ہوئی کشتی اور اس پانی سے جو اس کے تیرنے کا موجب بنا محفوظ رہے۔ (”طوفان کا پانی جس سے ایک نئی نسل انسانی وجود میں آئی) اور دوسری طرف لکڑی کی بنی ہوئی صلیب کے درمیان موازنہ کو جاری رکھتے ہیں۔ وہ اس علامتی انداز کی قدر و قیمت پر زور دیتے ہیں اور طوفان کے بالطفی پلوکی روحانی اور اعتقادی اہمیت کو بیان قرار دے کر بحث کو ختم کر دیتے ہیں۔“

اس قسم کے معدرتی تقالیل کے بارے میں کہنے کے لیے بہت کچھ ہو سکتا ہے۔ ہمیں یہ یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ یہ ایک ایسے واقعے سے متعلق توضیح و تشریح ہے جس کی حقیقت و اصلیت کا وقوع ممکن نہیں، نہ تو عالمگیر پیانے پر اور نہ اس زمانے کے اعتبار سے جب بابل کے بیان کے مطابق وہ رونما ہوا۔ اگر ہم کاردنال وینبلو کی اس تشریح کو سامنے رکھیں تو ہم قرون وسطیٰ میں جا پڑتے ہیں جمل متن کو اسی طرح تلیم کر لیا جاتا تھا اور کلیسا سے باہر کی

کسی بحث کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا تھا۔

اس کے باوجود یہ بات اطمینان بخش ہے کہ گلیسا کے اس غلبہ اور تسلط کے دور سے قبل نہایت شدید منطقی طرز فکر عمل اختیار کیا گیا تھا۔ اس سلسلہ میں سینٹ آگنٹائین کے طرز عمل کا حوالہ دیا جاسکتا ہے جو نتیجہ تھا ان کے اس طرز فکر کا جو اس دور سے کہیں آگئے تھا جس میں وہ زندگی گزار رہے تھے۔

ابتدائی پانچ صدیوں کے عینماں مصنفوں کے زمانے میں متن پر تقدیم کے مسائل کھڑے ہوئے۔ کیونکہ سینٹ آگنٹائین نے ان کو اپنے خط نمبر ۸۲ میں اخالیا ہے۔ ان میں سے مندرجہ ذیل عبارت سب سے زیادہ مثالی ہے:

”صرف ان صحیفوں کے بارے میں جن کو مستند کیا گیا ہے، مجھے یہ عقیدہ رکھنے کی تعلیم دی گئی کہ ان کے مصنفوں نے ان کو لکھتے وقت کسی غلطی کا ارتکاب نہیں کیا۔ جب میں ان کتابوں میں بھی ایک ایسے بیان سے دو چار ہوتا ہوں جو حقیقت کی تردید کرتا ہوا معلوم ہوتا ہے تو مجھے یہ سمجھنے میں کوئی مشکل و شبہ نہیں رہتا کہ یا تو میری کتاب کے نتھ کا متن ناقص ہے یا مترجم نے اصل کی پوری پیروی نہیں کی ہے اور یا میری فہم کا قصور ہے۔“

سینٹ آگنٹائین کے لیے یہ بات ناقابل تصور بھی ہے کہ کسی مقدس تحریر میں کوئی غلطی ہو۔ سینٹ آگنٹائین نے نہایت صفائی سے خطاط سے مبرا ہونے کا یہ عقیدہ اس وقت پیش کیا۔ جب ان کے سامنے ایک ایسی عبارت آئی جو صداقت کی تردید کرتی ہوئی معلوم ہوتی تھی۔ انہوں نے اس کا سبب معلوم کرنے کی طرف توجہ کی لیکن اس میں سے خطاط بشری کے نظر کو خارج کر دیا۔ تقدیدی نظر رکھتے ہوئے بھی ایک عقیدت مند کا یہ طرز عمل ہوتا ہے۔ سینٹ آگنٹائین کے زمانہ میں بائبل کے متن اور سائنس کے درمیان مقابلہ کا کوئی امکان نہیں تھا۔ آج کل کا ان جیسا کشادہ دل انسان بائبل کے بعض متنوں کی سائنسی معلومات کے مقابلہ میں پیدا ہونے والی بہت سی مشکلات کو حذف کرتا ہے۔

اس کے پر عکس آج کل کے ماہرین خصوصی، بائبل کے متن کو کسی غلطی کے الزام سے بچانے کے لیے بڑی مشقت برداشت کرتے ہیں۔ چنانچہ قادر دے وہ اپنے مقالہ ”کتاب پیدائش کے افتتاحیہ“ میں ان اسباب کی صراحت کرتے ہیں جو انہیں متن کے دفاع پر مجبور

کرتے ہیں خواہ وہ تاریخی یا سائنسی اعتبار سے قطعی طور پر ناقابل قبول ہو۔ وہ ہمیں بتاتے ہیں کہ باسل کی تاریخ کو یوں نہ دیکھئے۔ ”جس طرح کہ مطالعہ تاریخ کے اصولوں کو آج کل کے لوگ برتے ہیں۔“ گویا تاریخ نویسی کے بہت سے مختلف طریقوں کا امکان بھی ہو سکتا ہے۔ تاریخ جیسا کہ ہر شخص تسلیم کرے گا) جب غلط طریقہ پر بیان کی جاتی ہے تو وہ ایک تاریخی ناول کا روپ اختیار کر لیتی ہے۔ لیکن یہاں ان معیاروں کو کام میں نہیں لایا جاتا جو ہمارے تصورات کے مطابق قائم کیے گئے ہیں۔ باسل کے شارحین باسل کے بیانات کی کسی تصدیق کو مسترد کر دیتے ہیں جو علم الارض، علم رکاز یا ما قبل تاریخ کے فراہم کردہ مواد کی بنیاد پر پیش کی جاتی ہے۔ ”باسل ان بیانات میں سے کسی کے لیے جواب دہ نہیں ہے اور اگر کوئی شخص اس کو اس مواد کے مقابلہ میں لائے جو ان سائنسوں سے حاصل ہوتا ہے تو وہ ایک غیر حقیقی مخالفت کی جانب لے جائے گا یا ایک مصنوعی قسم کی معاہدہ کی طرف راہنمائی کرے گا۔“ (۱) یہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ تاثرات کتب پیدائش میں ایک بنیاد پر قائم کیے جاتے ہیں جو جدید سائنسی مواد کے ساتھ کسی طرح بھی ہم آہنگ نہیں ہے۔ اس معاملہ میں پہلے گیارہ ابواب ہیں لیکن جب دور جدید میں چند بیانات کی کمل طور پر تصدیق کی جائے، مثلاً کے طور پر نیوپس کے دور کے بعض واقعات، تو صفت موجودہ معلومات کے معاملہ میں باسل کی صداقت کی حمایت کرنے سے نہیں چوکے گا۔ ”ان بیانات پر جوشہ وارد ہو اس کو اس موفق شادت سے دور کرنا چاہیے۔ جو تاریخ اور مشرقی اثربیات فراہم کرتی ہیں۔“ (۲) بالفاظ دیگر اگر سائنس، باسل کے بیان کی توثیق کرنے میں مفید ثابت ہوتی ہے تو اس کی شادت کو مان لیا جائے لیکن اگر یہ متوخر الذکر کو باطل قرار دیتی ہے تو پھر اس حوالے کی ضرورت اور اجازت نہیں ہے۔

قبائل امور کے درمیان تفاہ پیدا کرنا، یعنی بعض غلط قسم کے واقعات جو عمد نام قسم کے بیانات میں پیش کیے گئے ہیں ان کے ساتھ باسل کی صداقت کے نظریہ کو ہم آہنگ کرنے کے لیے دور جدید کے ماہرین دیبات نے صداقت کے کلائیکی تصورات کو بدلتے پر اپنی کوششوں کو لگا دیا ہے۔ یہ بات اس کتاب کی حدود سے باہر ہے کہ ان — خیالات کی حقیقت کو تفصیل سے بیان کیا جائے جو ایسی کتابوں میں پوری تفصیل اور وضاحت سے بیان کر دی گئی ہے جن میں باسل کی صداقت ہی سے بحث کی گئی ہے۔ مثلاً اولوریز کی کتاب (۱۹۷۲ء)

بائبل کی صداقت کیا ہے؟ (کیل اے لاویریتے دلا بائبل) (۳) سائنس سے متعلق یہ فیصلہ کافی و شایانی ہو گا۔

مصنف کا کہنا ہے کہ دوسری ویٹن کن کو نسل نے "بائبل کے تعالیٰ اور صداقت کے درمیان احتیاز کرنے کے لیے اصول و قواعد وضع کرنے سے احتراز کیا ہے۔ بنیادی غور و تأمل سے اس بات کا انظمار ہوتا ہے کہ یہ امر ناممکن ہے کیونکہ کلیسا صداقت یا سائنسی طریقوں کا اس طور پر تعین نہیں کر سکتا کہ وہ اصولی طور پر یا ایک عمومی سطح پر صحیفوں کی صداقت کے سوال کوٹے کر دے۔"

یہ بات واضح ہے کہ کلیسا اس حالت میں نہیں ہے کہ وہ سائنسی طریقہ کی تدریجی قیمت کا اعلان حصول علم کے ذریعہ کی حیثیت سے کرے۔ یہاں مسئلہ قطعاً مختلف ہے۔ یہ نظریات کا سوال نہیں ہے بلکہ مسئلہ طور پر ثابت شدہ حقائق کا ہے۔ ہمارے زمانہ اور عہد میں یہ جانے کے لیے تجھر عالم ہونے کی ضرورت نہیں ہے کہ دنیا کی تخلیق ۷ء یا ۳۸ مددی قبل ہوئی تھی۔ ہمیں معلوم ہے کہ انسان کا ظہور اس وقت نہیں ہوا تھا اور بائبل کے نسب نامے جن پر اس اندازے اور تخمینہ کا انحصار ہے بغیر کسی شک و شبہ کے غلط ثابت ہو گئے ہیں۔ جس مصنف کا یہاں حوالہ دیا گیا ہے وہ اس سے باخبر ہے۔ سائنس پر اس کے پیانت صرف مسئلہ کو بتاتے وقت ضمناً آگئے ہیں۔ اس لیے وہ اس سے اس طور پر بحث نہیں کرتا جس طرح کہ اس کو کرنا چاہیے۔

ان مختلف قسم کے طرز عمل کی طرف توجہ مبذول کرانے کا کام جو عیسائی مصنفوں اس وقت کرتے رہے جب انہیں بائبل کے متون میں تمام سائنسی اغلاط سے سابقہ پڑا، اس بے چینی و بے اطمینانی کی ایک اچھی مثال ہے جو ان میں پیدا ہوئی ہے ان کو انسانی اختراع سمجھنے کے سوا کوئی منطقی استدلال قائم کرنا ناممکن ہے اور یہ بات بھی محال ہے کہ ان کو الہام کا کوئی جز مانا جائے۔

وہ بے اطمینانی جو عیسائی حلتوں میں وحی کے بارے میں پائی جاتی ہے دوسری ویٹن کن کو نسل کے موقع پر (۱۹۷۲ء۔ ۱۹۷۵ء) واضح ہو گئی تھی جس اس کے کم از کم پانچ مسودے پیش ہوئے، پیشہ اس کے کہ تین سال کی بحث و تمحیص کے بعد آخری متن پر اتفاق ہوا۔ یہ

بھی اس وقت ہوا کہ ”یہ تکلیف وہ کیفیت ہے کو نسل میں ایک رخنہ پیدا کرنے کا خطرہ ہے رہی تھی۔“ اختتام کو پختگی۔ یہ وہ عبارت ہے جو ذیلک دیبر نے الام کے موضوع پر کلیساٹی دستاویز نمبر ۲ کے ابتدائیہ میں استعمال کی تھی۔ (۳)

عبد نامہ قدم سے متعلق اس دستاویز کے دو جملے (باب چارم، صفحہ ۵۳) بعض متون کے اوہورے پن اور ان کے متروک ہونے کو اس طریقے سے بیان کرتے ہیں کہ ان پر رو و قدح نہیں کی جاسکتی۔

”حضرت ﷺ کے نجات پانے سے قبل نوع انسان کی جو کیفیت تھی اس کے پیش نظر عبد نامہ قدم کے صحیفوں سے ہر شخص کو یہ جاننے میں مدد ملتی ہے کہ خدا کون ہے اور انسان کون ہے اور ان سے وہ طریقہ بھی معلوم ہو جاتا ہے جس طریقے سے خداوند کرم اپنے عدل اور رحمت سے انسانوں کے ساتھ سلوک کرتا ہے۔ یہ صحیفے باوجود دیکھ ان میں ناقص اور متروک مواد شامل ہے، پھر بھی وہ حقیقی طور پر ربانی تعلیمات کی شادوت پیش کرتے ہیں۔“

جس بیان میں متون کے بعض حصوں کے لیے ناقص اور متروک کی صفتیں استعمال کی گئی ہیں اس سے بہتر بیان اس بات کے بتانے کے لیے کوئی نہیں ہو سکتا کہ متاخر الذکر پر تقدیم کرنے کا دروازہ کھلا ہوا ہے اور یہ کہ ان حصوں کو ترک بھی کیا جا سکتا ہے۔ گویا اس اصول کو صاف طور پر مان لیا گیا ہے۔

یہ عبارت ایک عام اعلان کا جز ہے جو چھ کے مقابلہ میں ۲۳۲۲ ووثوں سے فیصلہ کن طور پر نافذ کر دیا گیا تھا۔ پھر بھی اس کے تقریباً مکمل طور پر اتفاق رائے ہونے پر سوال کیا جا سکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ اس سرکاری دستاویز کی جس پر ذیلک دیبر نے دمحظ کیے تھے، تشریحات میں خصوصیت سے ایک فقرہ ایسا ہے جو بعض متون کے متروک ہونے سے متعلق کو نسل کے باضابطہ تصدیق نامہ کی صاف صاف لفظوں میں صحیح کرتا ہے: ”یہودی بابل کے بعض صحیفے ایسے ہیں جو عارضی نوعیت کے ہیں اور ان میں کچھ ناقص حصہ ہے۔“

”متروک“ کا لفظ جو سرکاری اعلان میں استعمال ہوتا ہے مشکل سے شارح کے استعمال کیے ہوئے فقرے ”عارضی نوعیت“ کی مترادف ہو سکتا ہے جہاں تک یہودی کی صفت کا تعلق ہے جو موخر الذکر نے حیرت خیز طریقے سے ایزاو کی ہے، اس سے اس بات کا اشارہ ملتا ہے کہ ”کلیساں اور ستاؤز“ نے صرف مجرمانی متن پر تخفید کی ہے۔ معاملہ صرف اس حد تک نہیں ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ کوئی نسل میں تنایساںی عد نامہ قائم تھا، جس پر فیصلہ ہوا اور جس کے بعض حصوں کو باقاعدہ اور متروک قرار دیا گیا۔



# حوالی

۱- کتاب پیدائش کا ابتدائی صفحہ ۳۵

۲- ایضاً صفحہ ۳۳

۳- مطبوعہ سینٹوریوں - (جیرس)

۴- مطبوعہ سینٹوریوں (جیرس)

## اختیار میہ

بانسل کے صحیفوں کا جائزہ اس طرح لینا چاہیے کہ مصنوعی طور پر ان کو ایسی خوبیوں سے جو کسی کے خیال و گمان کے مطابق ان میں ہونی چاہیے تھیں، متصف نہ کیا جائے۔ ان کو معروضی طور پر اسی رنگ میں دیکھنا چاہیے جیسے وہ ہیں۔ اس بات کا اطلاق حاضر ان کے متون کی واقعیت پر ہی نہیں ہوتا۔ موخر الذکر سے ان حالات کے بارے میں بھی رائے قائم کرنا ممکن ہو گا جن کی بدولت کئی صدیوں تک متن میں رو و بدل ہوتی رہی اور بے شمار حک و اضافہ جات کے ساتھ اس وقت جو مجموعہ ہمارے پاس موجود ہے، بتدریج اس کی تکمیل ہوئی۔

ہندز کہ بلا بیان سے یہ یقین کرنا عین ممکن ہے کہ عہد نامہ قدیم میں ایک ہی بیان کے علفت طریق ہیں۔ نیزان میں تضادات، تاریخی تسامحات، ناممکن باتیں اور مسلمہ سائنسی معلومات کے خلاف بیانات شامل ہو سکتے ہیں۔ جن کاموں کو اس تدریج طویل مدت تک انسانوں نے انجام دیا ہو ان میں اس قسم کی باتوں کا صدور بالکل قدرتی امر ہے۔ جن حالات میں بانسل کا متن ترتیب دیا گیا ہے ان حالات میں جو کتابیں بھی لکھی جائیں ان میں لانا یہی باتیں ہوں گی۔ کسی ایسے زمانہ میں کہ ہنوز سائنسی نوعیت کے سوالات کرنا ممکن نہیں تھا اور ناممکن باتوں یا تضادات کو دیکھ کر ہی کوئی فصلہ کیا جاسکتا تھا، ایک صحیح الحس انسان جیسے سینٹ اگسٹین میں نے اس بات پر غور کیا کہ خداوند کریم انسان کو ایسی باتیں کیسے سکھا سکتا ہے جو حقیقت و اصلیت سے مطابقت نہ رکھتی ہوں۔ اسی بناء پر انہوں نے یہ اصول پیش کیا کہ جو بیان صداقت کے خلاف ہو اس کا ربانی اور الہامی ہونا ممکن نہیں اور اسی وجہ سے جو چیز بھی ان کو خارج کر دیئے جانے کے قابل محسوس ہوئی اس کو وہ تمام مقدس صحیفوں سے نکال دینے پر آمادہ تھے۔ بعد میں ایک زمانہ ایسا آیا کہ بانسل کے بعض بیانات کی جدید معلومات سے غیر بھر

آہنگی کو لوگوں نے محسوس تو کر لیا تھیں انہوں نے اس طرز عمل کو اختیار نہیں کیا۔ پھر اس اصول کو نہ مانتے پر اس درجہ اصرار ہے کہ صرف اس غرض سے نہایت وسیع لزیچہ تحقیق کیا جا رہا ہے کہ تمام مخالفت کے علی ارجمند اس بات کو حق بجانب ثابت کیا جائے کہ جن عبارتوں کے باسل میں قائم رکھنے کی کوئی وجہ نہیں ہے وہ صحیح تباکر قائم رکھی گئی ہیں۔

دوسری دینی کن کونسل (۱۹۶۲ء - ۱۹۷۵ء) نے "محمد نامہ قدیم کی ان کتابوں" کے متعلق جن میں تا قص اور متروک حتم کا مادہ شامل ہے "حق مخصوص" کا اصول وضع کر کے عدم مقابہت کو بہت کم کر دیا ہے۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ کیا یہ محض ایک نیک تمنا ہو کر رہ جائے گی یا اس پر باسل کی کتابوں میں شامل اس مادہ میں تبدیلی کی طرف قدم بڑھالیا جائے گا جو اس نیسویں صدی میں قاتل قول نہیں ہے۔ حقیقی طور پر سوائے ان تحریفات کے جو انسانوں نے کی ہیں موخر الذکر (باسل کے صحیفوں) کا مقصد اس تعلیم وہدایت کو پیش کرنا ہے جو منزل من اللہ ہے۔



## باب اول

### انجیل (اول)

#### ابتدائیہ

انجیل کے بہت سے قاری جب بعض بیانات کے معنی و مفہوم پر غور و تامل سے کام لیتے ہیں تو وہ نہ صرف پریشان و ششد رہ جاتے ہیں بلکہ منغلوں و بخیں بھی ہوتے ہیں۔ مگر بات اس وقت بھی صادق آتی ہے۔ جب وہ مختلف انجیل میں ایک ہی واقعہ کا خلاف روایتوں کے درمیان مقابلہ کرتے ہیں۔ قادر روزے کے نے بھی اپنی کتاب ”انجیل کا تعارف“ (انی سیاسیوں ایوانزیل) میں بھی خیال ظاہر کیا ہے۔ <sup>(۱)</sup> جب انہیں ”کیتو لک نہب کے ایک ہفت روزہ“ پرچہ میں کئی سلسلہ تک پریشان خیال قارئین کے سوالوں کے جوابات دینے پڑے تو انہیں اس بات کا وسیع تجربہ اور صحیح اندازہ کرنے کا موقع ملا کہ جو کچھ ان قارئین نے پڑھا ہے اس سے وہ کس درجہ پریشان ہیں۔ ان سے سوالات کرنے والوں کا تعلق نہایت وسیع معاشرتی اور تذہیبی طبقوں سے ہے۔ وہ لکھتے ہیں کہ توضیح و تشریع کے لئے ان کی درخواستوں کا تعلق اسکی عبارتوں سے ہے جو حقیق اور ناقابل فرم خیال کی جاتی ہیں ان سے نہیں جو متفاہ، نامعمول یا اہانت آمیز ہیں۔ اس میں کوئی تک نہیں کہ اگر انجیل کا مکمل طور پر مطالعہ کیا جائے تو وہ عیسائیوں کو بدروجہ، غایت انتشار میں جلا کر دے۔

یہ رائے حال ہی کی ہے۔ قادر روزے کی کتاب ۱۹۷۳ء میں شائع ہوئی تھی۔ کچھ بہت زیادہ عرصہ نہیں ہوا جب عیسائیوں کی بڑی تعداد ایسی تھی جس کو انجیل کے محض منتخب حصوں سے واقفیت تھی اور یہ حصے بھی وہ ہوتے تھے جو مواعن کے دوران پڑھے جاتے تھے یا ان پر تنقید کی جاتی تھی۔ پوششیتوں کے ماسوا، انجیل کا پورے طور پر مطالعہ کرنے کا رواج عیسائیوں

میں نہیں تھا۔ دینی تعلیمات سے متعلق کتابوں میں صرف اقتباسات ہوتے تھے۔ مفصل طور سے متن بھسلہ ہی عوام تک پہنچتا تھا۔ ایک رومان کیتوں کے اسکول میں میں نے ورجل اور افلاطون کی تصانیف کے نسخہ تو دیکھے تھے لیکن عمر نامہ جدید مجھے دہل نہیں ملا۔ اس کے باوجود یونانی متن بے حد منفرد ہوتا ہے۔ یہ بات مجھے بہت بعد میں عجوس ہوتی کہ ہمارے لئے عیسائیت کی مقدس تحریر دل کے تراجم کیوں نہیں کیے گئے۔ اس سے یہ ہوتا کہ ان ترجموں کو پڑھ کر ہم اپنے مطہروں سے ایسے سوالات کر بیٹھتے جن کے جواب دینے سے وہ قادر رہتے۔

اگر کسی نے اناجیل کے مطالعہ کے دوران اس پر تغییری نظرڈالی ہے تو اس کے نتیجے میں جو تحقیقات کی جائیں ان کے لئے کلیسا قارئین کی اس طرح مدد کرتا ہے کہ وہ ان کی حرمت پر غلبہ پا جائے۔ قادر روگے کا بیان ہے کہ ”بہت سے عیسائی ایسے ہیں جن کو اناجیل کے مطالعہ کا طریقہ سیکھنے کی ضرورت ہے۔“ وہ جو تشریحات کرتے ہیں ان سے خواہ کسی کو اتفاق ہو یا نہ ہو تاہم اس سے مصنف کو یہ فائدہ ضرور مل جاتا ہے کہ وہ حقیقی طور پر ان نازک مسائل کو حل کر لیتا ہے۔ عیسائی مذہب سے متعلق وہی پر جو تحریریں ہیں، ان میں سے بہت سی الیکی ہیں جن کے ساتھ ہیئت معاملہ نہیں ہوتا۔

بانگل کے جو ایڈیشن کیش اشاعت کے لئے نکالے جاتے ہیں ان میں تمہیدی نوٹ اکثر ایسے خیالات کا مجموعہ ہوتے ہیں جن سے قاری کو یہ تاثر ملتا ہے کہ اناجیل مختلف کتابوں کے مصنفوں کی شخصیتوں کے بارے میں متنوں کے مصدقہ ہونے کے سلسلہ میں بیان کی صحت و صداقت کے متعلق مشکل ہی سے کوئی مسئلہ اٹھاتی ہیں۔ اس حقیقت کے باوصاف کہ مصنفوں کے بارے میں جن کی شخصیت کا ہمیں قطعاً کوئی یقینی علم نہیں ہے اور جن میں بہت سے نامعلوم ہیں پھر بھی اس قسم کے تمہیدی نوٹوں میں بہت سی صحیح معلومات مل جاتی ہیں۔ اکثر وہ الیکی بات کو جو غالباً مفروضہ ہوتی ہے یقین کا درجہ دے کر پیش کرتے ہیں۔ یا ان کا بیان ہوتا ہے کہ فلاں بلخ انجیل ان واقعات کے چشم دید گواہ ہیں جب کہ خصوصی تحریریں اس کا اٹ پیش کرتی ہیں جو مدت حضرت عیسیٰ ﷺ کے حواریوں کے اختقام اور متن کے منصہ شہود پر آئے کے مابین پڑتی ہے، اس کو نایات مبالغہ نہیں طریقہ پر مختصر کر دیا جاتا ہے۔ وہ یہ یقین دلاتے ہیں کہ ان کو ایک ایسے شخص نے تحریر کیا تھا جس کو وہ روایت زبانی میں تھی؛ جب کہ حقیقت

میں ماہرین خصوصی نے متون میں تحریفات و تصرفات کی نشاندہی کی ہے، پیشک کسیں کسیں توضیح دتھریج کی بعض مشکلات کا ذکر کیا گیا ہے۔ لیکن جمال ایسے واضح تضادات ہوتے ہیں جن کو کوئی بھی ایسا شخص محسوس کر لیتا ہے، جو زرا غور و فکر سے کام لیتا ہے، وہاں بھی وہ نہایت قطعیت سے گرفتوں کرتے ہیں۔ ان مختصر فرنگوں میں جو ایک اطمینان بخش دیباچہ کے ہمیلی ضمیمہ جات میں ملتی ہیں یہ بات دکھائی دے جاتی ہے کہ ناممکنات، تضادات یا نہایت واضح اغفال کو کس خوبصورتی سے چھپایا گیا ہے یا ایک معدورت خواہانہ تم کے دلائل میں ہوشیاری سے چھپا دیا گیا ہے۔ ان الجھن میں ڈالنے والے امور سے ایسی تقاضیر کی گمراہ کن نوعیت کا اندازہ ہو جاتا ہے۔ آنکدہ صفات میں جو خیالات پیش کیے جا رہے ہیں وہ بے شے ان قارئین کو جو ہنوز ان مسائل سے ناواقف ہیں ورطہ، حیرت میں ڈال دیں گے۔ لیکن تفصیل میں جانے سے پہلے میں اپنے خیالات کی قریب الفہم تحریج ایک ایسی مثال سے پیش کرتا ہوں جو مجھے قطعاً تصفیہ کن معلوم ہوتی ہے۔

ندھتی نے اور نہ یوحنے حضرت عیسیٰ ﷺ کے اخلاقے جانے کا ذکر کیا ہے۔ لوقا نے اپنی انجیل میں اس کا تعین روز محشر کے لیے کیا ہے اور ”رسولوں کے اعمال“ میں جس کا انہیں مصنف کا جاتا ہے اس کو چالیس دن بعد کا وقوعہ قرار دیا ہے۔ مرقس (تاریخ کا تعین کیے بغیر) ایک ایسے اختصاری میں اس کا تذکرہ کرتا ہے جو آج غیر مستند سمجھا جاتا ہے۔ اللذارفع سعی کی الہامی اعتبار سے کوئی ثبوس بنیاد نہیں ہے۔ شارحین اس کے باوجود اس اہم مسئلے سے حیرت انگیز طور پر نہایت سرسری طریقہ سے گذر جاتے ہیں۔

اے ٹری کوٹ اپنی تصنیف ”عمر نامہ جدید کی مختصر لغت“ میں (تہذیب دکسیونیشن دونوں اے تیستلائیں) جو کریمین بالبل (۱۹۶۰ء کے ایڈیشن) میں شامل ہے اور جو عام اشاعت کے لیے نکالی گئی ہے ”رفع سعی“ کے لیے کوئی اندر ارج نہیں کرتے۔ انجیل اربعہ کا خلاصہ (سنپس وے کیتراؤ انجلیں) مصنفہ قادر س بنو لے اور بواہار جو یہ دللم کے بالبلیک سکول میں مدرس ہیں (۱۹۷۲ء کے ایڈیشن) جلد دوم صفحات ۳۵۱ اور ۳۵۲ پر اس امر سے آگاہ کرتے ہیں کہ لوقا کی انجیل اور رسولوں کے اعمال میں جو تضاد ہے اس کی تحریج ایک ادبی ترکیب کو کام میں لا کر کی جاسکتی ہے کم سے کم جو بات کسی جا سکتی ہے وہ یہ کہ ”اس کو سمجھنا مشکل ہے۔“

نتیجتہ قادر رو گے اپنی تصنیف "انجیل کا ابتدائیہ" ۱۹۷۳ء میں (صفحہ ۱۸۷) مذکورہ بلا دلیل سے مطمئن نہیں ہو سکے۔ وہ جو توضیح و تشریح پیش کرتے ہیں وہ عجیب و غریب ہے۔ "یہاں جیسا کہ اسی طرح کے دیگر معاملات میں ہوتا ہے، مسئلہ ناقابل فم ہو جاتا ہے کہ باقیل کے بیانات کو حقیقی معنوں میں لیا جائے اور ان کی دینی اہمیت کو فرماؤش کر دیا جائے۔ یہ ایک واقعی صداقت کو ایسی علامت کی شکل میں تخلیل کرنے کا معاملہ نہیں ہے جو بے میل ہے بلکہ ان دینی مقامد کو خلاش کرنا ہے جو ان راز ہائے سرستہ کو ایسے حقائق فراہم کر کے ہم پر مکشف کرتے ہیں جن کو ہم اپنے احساسات اور ایسی علامات سے سمجھ لیتے ہیں جو ہماری روح مجسم کے لیے موزوں وضاحت ہیں۔

اس قسم کی تاویلات سے مطمئن ہونا کیسے ممکن ہے۔ صرف وہی شخص جس نے ہر بات کو بے چون و چراں تسلیم کر لیا ہے اس طرح کے مغدرت آمیز گھڑے گھڑائے فخروں کو قبول کر سکتا ہے۔

قادر رو گے کی تفسیر کا ایک اور دلچسپ پہلوان کا یہ اقرار ہے کہ "اسی طرح کے اور بہت سے معاملات ہیں" یعنی جیسا کہ انہیل میں رفع معکوس کا معاملہ۔ لذا اس مسئلہ کو معروضی طریقے سے اور گمراہی میں اتر کر بھیتیت مجموعی لیتا ہے۔ یہ بات معمولی معلوم ہوتی ہے کہ انہیل کی تحریر کے موقع پر جو حالات تھے یا اس زمانہ میں جو نہ ہی فضا چھائی ہوئی تھی، اس کا مطالعہ کر کے اس کی تشریح و توضیح کی جائے۔ جب نیالی روایات سے اخذ شدہ ابتدائی تحریرات میں تحریف کی جانب اشارہ کیا جاتا ہے اور ہمیں اس طریقہ کا پتہ چلا ہے جس طریقہ سے وہ متون جو ہم تک پہنچے ہیں، ان میں تصرف کیا گیا ہے، تو مبہم ناقابل فم، متفاہ، ناممکن اور یہاں تک کہ نامعقول عبارتوں پر ہمیں زیادہ حیرت نہیں ہوتی۔ یہی بات ان متون کے بارے میں کہی جاسکتی ہے جو آج کل کی ثابت شدہ حقیقتوں سے مطابقت نہیں رکھتے۔ ان حقائق کے لیے ہم سائنسی ترقی کے مربوں منت ہیں۔ اس نوع کے مشہدات اس غصہ کی نشاندہی کرتے ہیں جو متون کی تحریر اور ترسیم میں انسان کی شرکت سے شامل ہو گیا ہے۔

گذشتہ چند وہ سالوں میں محفوظوں میں معروضی نوعیت کی تحقیق مسئلہ طور پر خصوصی توجہ کا مرکز رہی ہے۔ حال ہی کی ایک کتاب "قیامت پر عقیدہ، عقیدہ کا یوم نشور۔"

(فوا این لارسیر کیوں نہ سر کیوں دلا فوا) میں قادر کینن ٹھی ایسے جو پیرس کے ایک کیتھولک ادارے کے پروفیسر ہیں، اس زبردست تبدیلی کو حسب ذیل الفاظ میں پیش کرتے ہیں۔ ”دیندار لوگ مشکل سے اس امر سے واقف ہیں کہ پائس دوازدہم<sup>(۲)</sup> کے زمانہ سے پائل کی تاویلات کے طریقوں میں ایک انقلاب رونما ہو چکا ہے۔“ لذرا جس انقلاب کا تذکرہ مصنف موصوف کرتے ہیں وہ حال ہی کا ہے۔ دیندار لوگوں میں اس کی تعلیم کا آغاز کر دیا گیا ہے۔ کم از کم وہ چند ماہیں خصوصی اس پر عملدرآمد کر رہے ہیں، ”جو انقلاب کی روح سے سرشار ہیں۔ مصنف موصوف رقطراز ہیں۔“ استقی روایت کے انتہائی یقینی پہلوؤں کی تشنیخ اس انقلاب سے تاویل کے ان طریقوں میں کم و بیش شروع ہو گئی ہے۔“

قادر کینن ٹھی ایسے اس بات پر متنبہ کرتے ہیں کہ ”انجیل میں حضرت یسوع مسیح کے متعلق جو واقعات بیان کیے جاتے ہیں ان کو لفظی طور پر نہیں لیتا جاہیے۔ کیونکہ وہ کسی خاص موقع یا مناظرے سے مناسبت رکھنے والی تحریریں ہیں۔ جن کے مصنفین حضرت عیسیٰ ﷺ کے بارے میں اپنی قومی روایات کو ضبط تحریر میں لا رہے ہیں۔“ جہاں تک کہ حضرت عیسیٰ ﷺ کے قبر سے اٹھائے جانے کا تعلق ہے جو اس کتاب کا موضوع ہے۔ اس کے سلسلہ میں وہ اس بات پر زور دیتے ہیں کہ انجیل کے مصنفین میں سے کوئی بھی اس واقعہ کا عینی شاہد نہیں ہے۔ وہ بتاتے ہیں کہ جہاں تک حضرت عیسیٰ ﷺ کی قومی زندگی کا تعلق ہے یہی بات صحیح ہوئی چاہیے۔ کیونکہ انجیل کے مطابق یہودہ اسکریوپتی کے سوا کوئی بھی حواری ایسا نہیں تھا جس نے حضرت عیسیٰ ﷺ کو اس وقت سے جب وہ پہلے پہل آپ کی محبت میں داخل ہوا آپ کے عالم آپ و گل میں آخری ظہور کے وقت تک چھوڑا ہو۔

ہم اس روایتی حالت سے بہت دور ہٹ گئے ہیں جس کو دس سال کی ہی تو بات ہے جب دوسرا ویٹی کن کو نسل نے ایک بار پھر باضابطہ طور پر تسلیم کیا تھا۔ یہ بات عام ترویج کی ان جدید کتابوں کے ذریعہ سے پھر شروع کی جا رہی ہے۔ جو نہب کے ماننے والوں کے

مطالعہ کے لیے لکھی گئی ہیں۔ بہر حال رفتہ حقیقت سامنے آ رہی ہے۔ اس معاملہ کو سمجھ لیتا آسان نہیں ہے کیونکہ فی الحقیقت اس قدر تختی سے محفوظ کی ہوئی روایت کا وزن بہت زیادہ ہوتا ہے۔ خود کو اس سے آزاد کرنے کے لیے ضروری ہے کہ مسئلہ کی جڑ بنیاد کو کھودا جائے یعنی پہلے ان حالات کا جائزہ لیا جائے جو عیسائیت کی تخلیق کا موجب ہوئے۔



## حوالی

- ۱۔ مطبوعہ۔ سیول کے ایڈیشن۔ جوں ۱۹۷۳ء
- ۲۔ اصل نام "یونینیچی لے" ہے۔ ان کی ولادت ۱۸۷۶ء میں روم میں ہوئی۔ ۱۹۱۰ء سے ۱۹۲۰ء تک یورپیا اور جرمنی میں پوپ کے مفسر رہے۔ ۱۹۱۷ء میں سارڈی کے آرچ بچپ بنائے گئے۔ ۱۹۲۹ء میں کارڈنل ہوئے۔ ۱۹۳۲ء سے ۱۹۳۸ء تک پلیاسیت کے مختلف مشوں پر بھیجے گئے۔ ۱۹۳۰ء میں استف اعظم کے سکریٹری اور ۱۹۳۹ء تک ۱۹۵۸ء پلیاسیت اعظم رہے۔ ۱۹۵۸ء میں فوت ہوئے۔ (ترجم)

## تاریخی یادداہی

یہودوی عیسائیت

اور سینٹ پال

عیسائیوں کی اکثریت اس بات پر یقین رکھتی ہے کہ انجیل برآ راست ان لوگوں نے لکھی تھیں جو حضرت عیسیٰ ﷺ کی حیات کے عینی شاہد تھے اور اس لیے وہ ان کی زندگی اور تعلیمات کے اہم واقعات سے متعلق ناقابل تردید شادوت پر مشتمل ہیں۔ اس قدر استناد کی یقین دہائیوں کی موجودگی میں اس امکان پر اتنی حرمت ہوتی ہے۔ جب ان پر اخذ شدہ تعلیمات پر بحث کرنے یا کلیسا کی معقولیت پر اس لحاظ سے شبہ کا اظہار کرنے میں پیدا ہوتا ہے کہ یہ وہی تعلیم دینے والا ادارہ ہے جو یسوع مسیح نے خود دی تھی۔ آج کل کے انجیل کے عام ایڈیشنوں میں وہ تشریحات شامل ہوتی ہیں جن کا مقصد عوام الناس میں ان خیالات کی اشاعت ہوتا ہے۔

انجیل کے مصنفوں کی حیثیت بخاطر عینی شاہدوں کے نزدیک کے مذکورے ماننے والے لوگوں کے سامنے ہمیشہ اصول موضوع کے طور پر پیش کی گئی ہے۔ بایس ہمدرد و سری صدی کے وسط میں سینٹ جسٹن نے انجیل کو حواریوں کے تذکرے کما تھا۔ علاوہ اذیں مصنفوں کے بارے میں اتنی بہت سی تفصیلات ہیں کہ ان کی صحت پر کبھی شبہ کرنا عکن نہیں معلوم ہوتا۔ متی ایک مشورو معرف کردار تھے جو چلکی کے ناکے پریا کا پور ناؤم کے محصول خانہ میں افسر کی حیثیت سے طازم تھے۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ وہ آرائی اور یونانی زبانیں بولتے تھے۔ مرقس کو بھی پطرس کے رفق کار کی حیثیت سے بآسانی پچانا جاسکتا ہے۔ اس میں کوئی شبک نہیں کہ وہ بھی ایک عینی شاہد تھے۔ لوقا جن کے بارے میں پال کا کہنا ہے کہ ایک ہر داعر ز طبیعت رکھتے تھے۔ ان کے متعلق

معلومات نہیں تصحیح ملتی ہیں۔ یو ہنڈا وہ حواری ہیں جو یونیورسٹیوں میں کے قریب رہے وہ بھیڑ، گلیلی کے ماہی گیر نزیدی کے صاحبزادے تھے۔

یہ سائیت کے آغاز پر اس وقت جو تحقیقات ہو رہی ہیں، ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ واقعات کو پیش کرنے کا یہ طریقہ حقیقت سے مطابقت نہیں رکھتا۔ ہم دیکھیں گے کہ اناجیل کے مصنفوں اصل میں کون تھے۔ یو ہنڈیوں کے عمد رسالت سے متصل جوہ سالے گذرے جمال تک ان کا تعلق ہے تو یہ سمجھ لیتا چاہیے کہ واقعات قطعاً اس نجح پر رونما نہیں ہوئے جس نجح پر پہلیا جاتا ہے اور یہ کہ پھرسر کی روم میں آمد سے کلیسا کی بنیاد نہیں رکھی گئی۔ اس کے برخلاف اس وقت سے جو یو ہنڈیوں کے خالد ان عالم کو خیر باد کہا، دوسری صدی کے دوسرے نصف میں دو فرقوں کے مابین آؤیزش ہوئی۔ ایک فرقہ وہ تھا جس کو پولوی یہ سائیت کہہ سکتے ہیں اور دوسرا فرقہ یہودوی یہ سائیت کا تھا۔ یہ عمل نہیں ست رفاری سے ہوا کہ اول الذکر نے موخر الذکر کو بے دخل کیا اور پولوی یہ سائیت نے یہودوی یہ سائیت پر غلبہ حاصل کیا۔

حال کی بہت سی کتابوں کی بنیاد یہ سائیت سے متعلق عصری تحقیقات پر ہے۔ ان میں ہمیں کارڈنال وینیلو کا نام ملتا ہے۔ دسمبر ۱۹۶۷ء میں انہوں نے تبصرہ مطالعات (ایشور) میں ایک مضمون شائع کرایا تھا۔ جس کا عنوان تھا ”یہ سائیت کے آغاز کا ایک جدید نمائندہ۔ یہودوی یہ سائیت“۔ (ایوان وژیوں نوویل دے اوری ڈان کرپنال لوژو دیو کرستینیا) اس میں وہ گذشتہ تصانیف پر تبصرہ کرتے ہیں۔ اس کی تاریخ کو دہراتے ہیں اور ایک بالکل ہی مختلف سیاق و سبق میں ہمارے لیے یہ امکان پیدا کر دیتے ہیں کہ ہم اناجیل کے ظہور میں آنے کا تعین کر سکیں۔ یہ سیاق و سبق اس سے قطعاً الگ ہے جو عام مطالعہ کے لیے شائع ہونے والی کتابوں کے مطالعہ سے ابھرتا ہے۔ ان کے مضمون میں جو ضروری نکات پیدا کیے گئے ہیں ان سے ان نکات کا ایک بحد اساتر جسہ سامنے آتا ہے جس میں اس کے بہت سے اقتباسات بھی شامل کر دیئے گئے ہیں۔

یو ہنڈیوں کی رحلت کے بعد ”حواریوں کی مختصر جماعت نے یہودیوں کا ایک ایسا جتحا پہلیا جو عبادت کے اس طریقہ پر قائم رہا جو معلبد میں جاری تھا“ لیکن جب لاڈیوں کی جماعت سے تبدیل مذہب کرنے والوں کے رسوم درواز ان میں شامل ہو گئے تو ایک مخصوص قسم کا نظام ان کے سامنے آیا۔ ۱۹۴۹ء میں منعقد ہونے والی یرو ٹلم کی کونسل نے انہیں ختنہ اور

یہودی رسم و رواج سے مستثنی قرار دے دیا۔ ”بہت سے یہودی عیسائیوں نے اس رعایت کو مسترد کر دیا۔“ یہ گروہ پال کی جماعت سے بالکل الگ تھا۔ اس سے بڑھ کر یہ کہ پال اور یہودی عیسائیوں کے مابین ان لادیوں کے سوال پر تازھہ تھا جو نہ ہب تبدیل کر کے عیسائیت میں آگئے تھے (الظاہریہ کا واقعہ ۱۳۹ء) پال کے لیے ختنہ کی رسم، بہت کا حکم اور عبادت گاہ میں راجح عبادت کا طریقہ اس وقت سے خود یہودیوں کے لیے بھی پرانے ہو گئے تھے۔ عیسائیت کے لیے ضروری تھا کہ وہ خود کو یہودت سے سیاسی و مذہبی طور پر چیڈگی سے آزاد کرے اور اپنے دروازے غیر یہود کے لیے کھول دے۔

ان ”یہودی عیسائیوں“ کے لیے جو ”وقادر یہودی“ رجھ پوس کی حیثیت ایک غداری کی سی تھی۔ یہودی عیسائیت کی تحریروں میں ان کو دشمن کہا جاتا ہے اور ان کو ”عیارانہ دو عملی“ کا الزام دیا جاتا ہے۔ لفاظت ماء کیسا میں یہودی عیسائیت کی ہی اکثریت رہی۔ اور پوس کی حیثیت اکل کھرے کی سی ہے۔ اس زمانے میں عیسائی فرقے کے سربراہ جیس تھے جن کی یہوع مسح سے قرابت داری تھی۔ (شروع میں) پطرس اور یوحنہ بھی ان کے ساتھ رہے۔ ”جیس کو یہودی عیسائیت کے جنچے کا نامنندہ سمجھا جا سکتا ہے، جو پالوی عیسائیت کے مقابلہ میں داشتہ طور پر یہودت سے چپکا رہا۔“ یہوع مسح کے خانوادے کو یروہلم کے یہودی عیسائیت کیسا میں نہیں تھیں تھیں۔ اہم مقام حاصل ہے۔ ”جیس کے جانشین شمعون بن کلیوپس ہوئے جو یہوع مسح کے ایک مچیرے بھائی تھے۔“

کارڈنل ڈینیلو اس جگہ یہودی عیسائیت کی ان کتابوں سے حوالہ دیتے ہیں جو اس فرقہ کے یہوع مسح کے بارے میں نظریات کو پیش کرتی ہیں اور یہ فرقہ ابتدا میں حواریوں پر مشتمل تھا۔ یہ کتبیں تھیں عبرانی کی انجیل (جو ایک یہودی عیسائی فرقہ کے ذریعہ مصر میں آئیں) ان میں کلمٹ کی تحریریں، مواعظ اور مکاشفات جیس کا دوسرا المام اور ظامس کی انجیل شامل ہیں۔<sup>(۱)</sup>

کارڈنل ڈینیلو تفصیل سے ان کا تذکرہ کرتے ہیں اور کہتے ہیں ”عیسائیت سے متعلق لزیجگی کی قدم تین تحریریں جن کا حوالہ دیا جا سکتا ہے وہ یہودی عیسائی فرقہ کی ہیں۔“ ”جو یہودی عیسائیت پہلی صدی عیسوی میں غالب رہی وہ عین یروہلم اور فلسطین

میں ہی نہیں تھی۔ یہودی عیسائیت کی تبلیغ پالوی تبلیغ سے قبل ہر جگہ پروان چڑھتی ہوتی دکھائی دیتی ہے۔ یہی بات اس حقیقت کو واضح کرتی ہے کہ پلوس کے خطوط ایک آویزش کی جانب اشارہ کرتے ہیں۔ ”یہی وہ مخالفین تھے جن سے اس کو ہر جگہ نہستا پڑا۔ فلسطین میں ”کور تھے میں“ کولوی میں، روم میں اور انطاکیہ میں۔

غزہ سے انطاکیہ تک شامی فلسطینی ساحل پر یہودی عیسائیت کا غلبہ تھا۔ ”جیسا کہ رسولوں کے اعمال اور کلیمنٹی تحریروں سے شادوت ملتی ہے۔“ ایشیائے کوچک میں یہودی عیسائیت کا وجود تھا جیسا کہ سینٹ پال کے خطوط ہام گلیوں اور گلیوں سے ظاہر ہوتا ہے۔ پیاسی تحریروں سے ہمیں فوجیہ میں یہودی عیسائیت کے بارے میں معلومات حاصل ہوتی ہیں۔ یونان میں پال کے کورنیھیوں کے ہام پلے خط میں یہودی عیسائیت کا حوالہ ملتا ہے۔ خصوصاً اپالو کے مقام پر کلمٹ کے خط اور شیفرڈ ہرمسی کے بوجب روم ایک اہم مرکز تھا۔ سو تینیس اور ٹیسی کے نزدیک عیسائی ایک یہودی فرقہ کی نمائندگی کرتے تھے۔ کاروئال دینیلو کا خیال ہے کہ افریقہ میں سب سے پہلے یہودی عیسائیت ہی عیسائی مذہب کی شکل میں نمودار ہوتی۔ عبرانی کی انجیل اور کلمٹ اسکندری کی تحریروں کا اس سے رابطہ قائم ہوتا ہے۔

ان حقائق کا جاننا لازمی ہے تاکہ ان قوموں کے درمیان آویزش سمجھ میں آسکے جس سے وہ پس منظر تیار ہوا، جس کی وجہ سے انجیل لکھی گئیں۔ وہ متون جو اصل مأخذوں میں متعدد تصرفات کے بعد اس وقت موجود ہیں۔ ۷۰ء کے لگ بھگ وجود میں آنے شروع ہوئے تھے۔ یہ وہ زمانہ تھا جب دونوں حریف قومیں ایک شدید قسم کی آویزش میں مشغول تھیں۔ جن میں یہودی عیسائیت کو اس وقت بھی غلبہ حاصل تھا۔ جنگ یہود اور ۷۰ء میں سقوط یروشلم کے ساتھ ہی حالت الٹ گئی تھی۔ یہی وہ باتیں ہیں جن کی روشنی میں کاروئال دینیلو انحطاط کی تشرع کرتے ہیں۔

”یہودیوں کے حدود سلطنت میں غیر معتر قرار دیئے جانے کے بعد عیسائی خود کو ان سے عیینہ کرنے کی طرف مائل ہوئے۔ عیسائی فرقہ کے یونانی النسل افراد کو اس وقت غلبہ حاصل ہو گیا۔ پال کو مرنے کے بعد کامیابی نصیب ہوئی۔ عیسائیت نے خود کو سیاسی اور عمرانی استیوار سے یہودیت سے الگ کر لیا۔ یہ ایک تیسری قوم ہیں گئی۔ پھر بھی ۱۳۰ء میں یہودی بغاوت

تک یہودی عیسائیت تہذیبی طور پر برتری حاصل کیے رہی۔"

۲۰۰۰ سے لگا کر ۱۹۵۰ء سے کچھ پہلے تک کی مدت میں مرقس، متی، لوقا اور یوحنائی انجیلیں وجود میں آئیں۔ ان میں ابتدائی دور کی عیسوی تحریری دستاویزات شامل نہیں ہیں۔ پال کے خطوط ان سے کافی پہلے زمانے کے ہیں۔ او کلمان کے کہنے کے بہوجب پال نے تھیسالویوں کو جو خط لکھا تھا وہ غالباً ۱۹۵۰ء کا ہے۔ غالب گمان ہے کہ وہ مرقس کی انجیل پر تھیل سے بہت سال پہلے راہ عدم کو جا چکا تھا۔

عیسائیت میں پال کی شخصیت سب سے زیادہ تنازعہ ہے۔ حضرت یوسع مجھ کے خانوادے کے لوگ اور وہ حواری جو چیز کے حلتوں میں رہتے ہوئے یہ وہ علم میں مقیم رہے، اس کو یوسع مجھ کے خیالات سے خداری کرنے والا قرار دیتے ہیں۔ پال نے ان لوگوں کی تذیل کر کے جن کو حضرت یوسع مجھ نے اپنی تعلیمات کی اشاعت کے لیے اپنے گرد جمع کیا تھا، عیسائیت کو جنم دیا۔ وہ یوسع مجھ سے ان کی حیات میں واقف تک نہیں تھا۔ اس نے اپنے منش کی حقانیت کو اس اعلان کے ساتھ ثابت کیا کہ جب وہ دمشق جا رہا تھا تو یوسع مجھ متوفی لوگوں میں سے زندہ ہو کر اس پر ظاہر ہوئے تھے۔ یہ سوال کرنا نہایت معقول ہے کہ پال نہ ہوتا تو عیسائیت کی شکل کیا ہوتی؟ اس موضوع پر بلاشبہ ہر طرح کے نظریات قائم کیے جاسکتے ہیں۔ لیکن جہاں تک انجیل کا تعلق ہے، یہ امر بالکل یقینی ہے کہ اگر فرقوں کے مابین آویزش کی یہ فضائی ہوتی تو وہ تحریریں بھی موجود نہ ہوتیں جو آج ہمارے پاس ہیں۔ یہ تحریریں وہ فرقوں کے مابین سخت آویزش کے دوران ظور پذیر ہوئیں۔ یہ مناگفرانہ تحریریں جیسا کہ قادر کیشین ٹھی ایسے نے ان کے متعلق کہا ہے، "یوسع مجھ پر لکھی جانے والی کتابوں کے ایک انبار میں سے پیدا ہوئی ہیں۔ یہ اس وقت ظبور پذیر ہوئیں جب پال کے طرز عیسائیت نے واضح کامیابی حاصل کر لی اور اس نے اپنے سرکاری متون کے مجموعے مرتب کر لیے۔ یہی متون انجیل کی اس مسلمہ شکل پر مشتمل ہیں جس نے کسی بھی ایسی تحریروں کو مستعد عقیدے کے خلاف قرار دے کر رد اور خارج کر دیا ہے جو ان اصولوں کے مطابق نہیں ہیں جن کو لکھنے اختیار کیا ہے۔"

یہودی عیسائیت ایک با اثر فرقہ کی حیثیت سے اب محدود ہو چکی ہے لیکن اب بھی لوگ اس فرقہ کے ماننے والوں کے بارے میں ایک عام اصطلاح "یہودی صفت" کے تحت

عفیگو کرتے نے جاتے ہیں۔ ان لوگوں کے عائب ہو جانے کے بارے میں کارڈنل دینیلو کا بیان یہ ہے۔ ”جب ان کا تعلق کلیساۓ اعظم سے منقطع ہو گیا، جس نے خود کو رفتہ رفتہ یہودوی بندھوں سے آزاد کر لیا تھا، تو وہ مغرب میں نمایت تیزی سے ختم ہو گئے۔ لیکن مشرق میں ممکن ہے تیسرا اور چوتھی صدی عیسوی میں ان کے کچھ نشانات مل سکیں۔ خصوصیت سے فلسطین، عرب، ماورائے اردن، شام اور میسوناریوں میں۔ باقی حضرات نے کلیساۓ اعظم میں شمولیت اختیار کر لی۔ ساتھ ہی سائی تمدن کے اثرات کو محفوظ رکھا۔ ان میں سے کچھ ہنوز جشن اور خالدیہ کے کلیساوں میں باقی رہی۔“



## حوالی

یہاں یہ بات قائل گور ہے کہ یہ تمام تحریریں بعد میں اسغار محرفہ کے درجہ میں شامل کر دی گئیں۔ یعنی ان کو فائیگیسا نے چھپا دیا، جو پال کی کامیابی سمجھی گئی۔ اس کیسا نے انجیلی لڑیجہ میں قطع و برباد کا کام کیا اور صرف قانونی انگلیس باقی رکھی گئیں۔

## باب سوم

### انجیل اربع

### مأخذ اور تاریخ

ان تحریروں میں جو عیسائیت کے ابتدائی ادوار سے ہم تک پہنچی ہیں انجیل کا سینٹ پال کی کتابوں کے کافی عرصہ بعد تک کہیں ذکر نہیں ملتا۔ دوسری صدی عیسوی کے وسط تک اور زیادہ صحت کے ساتھ کما جائے تو ۱۳۰ءے کے بعد تک عیسائی تحریروں کے مجموعوں کے متعلق بیانات مظفر عام پر آنے شروع نہیں ہوئے۔ اس کے باوجود دوسری صدی عیسوی کے شروع میں بہت سے عیسائی مصنفین صاف طور پر اس امر کا اclaimar کرتے ہیں کہ انہیں پال کے بہت سے خطوط کا علم تھا۔ یہ بیانات بائبل کے عالمی ترجمہ عہد نامہ جدید کے ابتدائی میں پیش کیے گئے ہیں۔ (۱۹۷۲ء) وہ بالکل ابتدائی میں ذکر کر دیئے جانے کے قابل ہیں۔ اور ان کی سیال شاندیہ کر دننا مفید ہو گا کہ جس تحریر کا حوالہ دیا جا رہا ہے وہ ایک اجتماعی کوشش کا نتیجہ ہے جس میں سو ۰ سے زیادہ کیتوں کا اور پر و ثیثٹ ماہرین خصوصی باتیں مجتمع ہوئے تھے۔

انجیل جو بعد میں چل کر سرکاری یعنی شرعی حیثیت اختیار کر گئیں، کافی عرصہ بعد تک علم میں نہیں آئیں، حالانکہ وہ دوسری صدی عیسوی کے شروع میں مکمل کی جا چکی تھیں۔ عالمی ترجمہ کے مطابق ان سے متعلق کہانیاں دوسری صدی عیسوی کے وسط میں بیان کی جانے لگی تھیں۔ اس کے باوجود یہ بات طے کرنی تقریباً یہی مشکل روی ہے کہ ان کے اقتباسات تحریر متوں سے حاصل کیے گئے جو مصنفین کے پاس ان کے علاوہ تھے یا موخر الذکر زبانی روایت کے گذروں اور فتوؤں کی یاد کو قائم رکھنے پر قانون رہے۔“

”۱۳۰ءے سے قبل“ بائبل کے اس ترجمہ میں شامل تبدیلوں میں ہم پڑھتے ہیں کہ ”کسی حالت میں بھی کوئی ایسا بیان موجود نہیں تھا جس سے کوئی شخص انجیل سے متعلق تحریروں کے کسی مجموعے کے بارے میں تمیز کر سکتا۔“ یہ بیان اس تحریر کے خلاف ہے جو اے ڑی کوٹ

نے عمد نامہ جدید کے اپنے ترجمہ میں تبہہ کرتے ہوئے دی تھی۔ (۱۹۶۰ء) ”دوسری صدی عیسوی کے شروع ہونے سے بہت پہلے“ انجلیں کا فقط استھان کرنا ایک عادت بن گیا تھا جس سے مراد وہ کتابیں تھیں جن کو سینٹ جشن نے ۱۵۰۰ء کے لگ بھگ حواریوں کی یادداشتیں قرار دیا تھا۔ ”بد فرمتی سے اس قسم کے میانات پلک کے لیے انجلیں کی تاریخ کے پارے میں خیال قائم کرنے کے سلسلے میں کافی عام ہیں جو غلط ہیں۔

انجلیں ”بہت پہلے“ ایک مکمل مجموعہ کی شکل میں ظہور پذیر نہیں ہوئیں۔ یہ وقوع یہود مسیح کے تبلیغ مشن کے اختتام کے ایک صدی سے بھی زیادہ بعد میں رونما ہوا۔ باسیل کا عالمی ترجمہ، اس تاریخ کا جس میں چاروں انجلیوں نے شرعی لزیج کا درجہ حاصل کیا، تعین ۷۰ء کے لگ بھگ کا کرتا ہے۔

جشن کا وہ بیان بھی جس میں مصنفین کو ”حواری“ کہا گیا ہے۔ آئندہ معلوم ہو جائے گا کہ قابل قبول نہیں ہے۔

جمال تک کہ اس تاریخ کا تعلق ہے جس میں انجلیں لکھی گئیں، اے ژی کوت کا کہنا ہے کہ متی کی، مرس کی اور لوقا کی انجلیں ۷۰ء سے پہلے لکھی گئیں۔ لیکن یہ بات قابل قبول نہیں ہے۔ سوائے مرس کی انجلیں کے۔ بہت سے اور مصنفین کی پیروی کرتے ہوئے یہ شارح بھی اپنی راہ سے یہ بات میں دور ہٹ جاتا ہے کہ انجلیں کے مصنفین رسول یا حضرت عیسیٰ ﷺ کے حواری تھے۔ اسی وجہ سے وہ ان کے تحریر کیے جانے کی ان تاریخوں کا تعین کرتا ہے جو حضرت عیسیٰ ﷺ کی حیات کے قریبی زمانہ سے تعلق رکھتی ہیں۔

جمال تک یو حتاکا تعلق ہے ان کے پارے میں اے ژی کوت ہمیں یقین دلاتا ہے کہ وہ تقریباً ۱۰۰ء تک زندہ رہے۔ عیسائی اس بات کے عادی رہے ہیں کہ وہ ان کو حضرت عیسیٰ ﷺ کے بہت قریب کے زمانہ میں تائیں۔ لیکن یہ اعتراف کرنا نمایت دشوار ہے کہ وہ اس انجلیں کے مصنف ہیں جو ان کے نام سے منسوب ہے۔ دوسرے شارحین کی طرح اے ژی کوت کے نزدیک یو حتا حواری (متی کی طرح) ان حقائق کے جو وہ بیان کرتے ہیں، ”قانونی حیثیت سے شاہد تھے۔ اگرچہ نادین کی اکثریت اس نظریہ کی حمایت نہیں کرتی کہ انہوں نے ہی چو تھی انجلیں کو تحریر کی شکل دی۔

لیکن اگر چاروں انجیلیں جو زیر بحث ہیں، دلائل سے رسولوں یا حضرت عیسیٰ ﷺ کے حواریوں کی یادداشتیں قرار نہیں پاسکتیں تو پھر یہ سوال اٹھتا ہے کہ وہ آئیں کمال سے؟ او کلمان اپنی تصنیف "عبد نامہ جدید" میں اس کے بارے میں کہتے ہیں کہ انجلیوں کے مرتبین محض "ابتدائی دور کے اس عیسائی فرقہ کے ترجمان تھے جس نے زبانی روایتوں کو تحریر کیا۔" تین چالیس سال تک انجلی قریب قریب محض زبانی روایت کی شکل میں موجود رہی۔ اور زبانی روایت نے صرف اقوال کو آئندہ کے لیے منتقل کیا اور بیانات کو ان سے علیحدہ کر دیا۔ انجلی اربعہ کے مصنفوں نے ان کو باہم مربوط کیا۔ ہر ایک نے اپنے مزاج کی افق اور سابقہ دینی رجحان کے مطابق اپنا جدا گانہ طریقہ اختیار کیا۔ مشہور روایتوں کی روشنی میں جو بیانات اور اقوال ان تک پہنچتے ان کو آپسیں میں ملا دیا۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کے ارشادات کو بجا کرنے اور اسی طرح روایتوں کو ترتیب دینے کا کام بہم فقروں مثلاً "اس کے بعد جب ایسا ہوا" وغیرہ کے ذریعہ ملا کر کیا گیا ہے۔ بہ الفاظ دیگر کتب متفقہ (متی، مرقس اور یوحنا کی انجلیں جن کی ترتیب یکساں ہے) کا ذہن اچھے خالص ادبی ترتیب پر ہے اور اس کی بنیاد تاریخ پر نہیں۔" وہی مصنف بیان جاری رکھتے ہوئے کہتا ہے۔

یہ بات قابل لحاظ ہے کہ تبلیغ، عبادت اور تعلیم کی اہمیت سوانحی بیانات سے زیادہ ہے اور یہی وہ ضرورتیں تھیں جنہوں نے ابتدائی اقوام کی اس وقت رہبری کی جب انہوں نے حضرت عیسیٰ ﷺ کی حیات سے متعلق روایت کو قلم بند کیا۔ حواریوں نے حضرت عیسیٰ ﷺ کی زندگی کے واقعات بیان کرنے کے سلسلہ میں عقیدہ کی سچائی کو ظاہر کیا ہے۔ ان کے مواضع وہ ہیں جو ان بیانات کو ضبط تحریر میں لانے کا موجب ہوئے۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کے ارشادات خصوصیت سے ابتدائی دور کے لکھا کے سوال و جواب نامہ کی شکل میں منتقل کیے گئے۔"

ٹھیک یہی وہ طریقہ ہے جس سے بائبل کے عالمی ترجمہ کے شارصین، انجلی کی تحریر کو بیان کرتے ہیں۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کے پیروکاروں اور دیگر مبلغین کی تبلیغ سے متاثر زبانی روایت کی تشكیل اس مواد کا تبلیغ کے ذریعہ محفوظ رکھنے کا عمل جو انجلی میں فی الحقيقة پایا جاتا ہے اور دین عیسیٰ کے ماننے والوں کی تبلیغ، عبادت کے دوران و عماں مانگنے کا طریقہ اور تعلیم کسی قدر ضعیف امکان کے ساتھ وہ مرئی شکل جو دین کے چند احکامات کے تحریر میں

آجائے سے بنی، حضرت عیسیٰ ﷺ کے ارشادات مثلاً مصحاب مسیح کے جو صلیب پر آپ نے برداشت کیے، بیانات، یہ حقیقت کہ انجلیوں کے مرتبین کامدار مختلف تحریری حکلوں پر بھی رہا، وہ مواد ہے جو زبانی روایت میں شامل ہے۔ وہ لوگ ان متون کی تخلیق میں ان چیزوں پر انحصار کرتے ہیں جو "عفاف حکلوں کے لیے موزوں ہیں جو کلیسا کی ضرورتوں کو پورا کرتے ہیں۔" صحیفوں کے فضول کی توضیح و تشریح کرتے ہیں، غلطیوں کی تصحیح کرتے ہیں اور موقع پر موقع مخالفین کے اعتراضات کا جواب بھی پیش کر دیتے ہیں۔ اس طرح انجلیوں کے مرتبین میں سے ہر ایک نے اپنے نقطہ نظر سے اس مواد کو جو انہیں زبانی روایت سے مطابع کیا اور ترتیب دیا ہے۔

یہ صورت ایک سو سے زیادہ ماہرین نے مجموعی طور پر عمد نامہ جدید کی تفسیر کے سلسلہ میں اختیار کی ہے اور اس میں کیتوں لک اور پروٹسٹنٹ دونوں ہی شامل ہیں۔ اس میں اس روش سے زبردست اختلاف کیا گیا ہے جو دوسری وینی کن کونسل نے وہی والام پر ۱۹۷۲ء اور ۱۹۶۶ء کے مابین اپنے اصولی آئین میں قائم کی ہے۔ اس مشاورتی و ستاویر کا حوالہ ایک مرتبہ پسلے دیا جا چکا ہے۔ جب عمد نامہ قدم پر گنتگوکی جاری تھی۔ موخر الذ کر کے بارے میں کونسل یہ اعلان کر سکی کہ "جن کتابوں میں اس کو ترتیب دیا گیا ہے ان میں وہ مواد شامل ہے جو ناکمل اور متروک ہے۔" لیکن اس نے یہی پابندیاں انہیل کے بارے میں ظاہر نہیں کی ہیں۔ اس کے برخلاف جیسا کہ ہم ذیل میں پڑھتے ہیں۔

"کوئی شخص بھی اس حقیقت کو نظر انداز نہیں کر سکتا کہ تمام صحیفوں میں یہاں تک کہ عمد نامہ جدید میں بھی انہیل کو ایک اعلیٰ و برتر مقام حاصل ہے۔ یہ بات اس حقیقت کے لحاظ سے ہے کہ ان میں کلمۃ اللہ یعنی ہمارے نجات دہنہ کی حیات اور تعلیمات کی انتہائی فاقع و برتر شہادت ملتی ہے۔ تمام زمانوں میں اور تمام مقلمات پر کلیسا نے چاروں انجلیوں کی پیغمبران حیثیت کو برقرار رکھا ہے اور ہنوز برقرار رکھے ہوئے ہے۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کے احکام کی رسولوں نے حقیقت میں جو تبلیغ کی اس کو انہوں نے اور ان کی متبوعین و مقلدین نے روشنی کیفیت سے سرشار ہو کر ان تحریروں میں آئندہ نسلوں کو منتقل کیا جو عقیدہ کی بنیاد ہیں یعنی انہیل اربعہ جو متی، مرقس، لاوقا اور یوحنا سے مروی ہیں۔"

"ہماری مادر مقدسہ یعنی کلیسا نے نہایت مشکل طریقہ پر اس بات کو برقرار رکھا ہے اور انتہائی استقامت کے ساتھ برقرار رکھے ہوئے ہے کہ یہ چاروں انجلیس جن کو یہ بلا بھجک تاریخی اعتبار سے مستند مانتی ہے، دیانتداری سے بالکل وہی کام اور وہی کلام ہیں جو حضرت عیسیٰ ﷺ ابن اللہ نے لوگوں کے درمیان رہتے ہوئے اپنی حیات میں ان کی دادگی نجات کے لیے اس دن تک کیے جب ان کو (حضرت عیسیٰ ﷺ کو) آسمان پر اٹھایا گیا..... لہذا ان مقدس و بزرگزیدہ مصطفین نے انجیل اربعہ کو اس طریقہ سے مرتب کیا کہ ان سے حضرت یسوع مسیح کی حیات سے متعلق صحیح اور واضح معلومات ملتی رہے۔"

یہ اس صحت کا ایک غیر ہم اقرار ہے جس سے انجیل حضرت یسوع مسیح کے اعمال اور اقوال کو منتقل کرتی ہیں۔

کوئی مطابقت دکھائی دیتی ہے، خصوصیت سے حسب ذیل بیان میں۔  
انجیل کو "لفظی اعتبار سے نہیں لینا چاہیے۔" وہ "موقع اور محل کی مناسبت سے تحریریں" یا "مناظر اتی تحریریں" ہیں۔ ان کے مصطفین حضرت عیسیٰ ﷺ سے متعلق خود اپنی قوم کی روایات کو ضبط تحریر میں لارہے ہیں۔ ( قادر کینن ٹھی ایسے )

انجیل ایسے متن ہیں جو " مختلف حلتوں کے لیے موزوں ہیں۔ کلیسا کی ضرر توں کو پورا کرتے ہیں۔ صحیفوں کے متعلق بیانات کی توضیح و تشریع کرتے ہیں۔ غلطیوں کی اصلاح کرتے ہیں اور یہاں تک کہ موقع پذیر پر مخالفین کے اعتراضات کا جواب بھی دے دیتے ہیں۔ اس طرح انجلیوں کے مرتباں میں سے ہر ایک نے اپنے نقط نظر سے اس مواد کو جو زبانی روایت سے اس کو ملا جمع کیا اور ترتیب دے دیا۔" ( باشبل کا عالی ترجمہ )

یہ بات بالکل واضح ہے کہ یہاں ہمیں متضاد بیانات ملتے ہیں۔ کوئی کا اعلان ایک طرف ہے اور نہایت جدید دور کا اختیار کیا ہوا موقف دوسری طرف۔ دوسری وینی کن کوئی کے بیان کے مطابق حضرت عیسیٰ ﷺ کے افعال و اقوال کا ایک صحیح بیان انجیل میں ملتا ہے لیکن اس کی مطابقت تضادات اور ناممکنات پر مشتمل ان تحریروں کے ساتھ پیدا کرنا ناممکن ہے جو ایسی چیزیں ہیں کہ معنوی اعتبار سے غیر ممکن ہیں۔ یا ایسے بیانات ہیں جو پورے طور پر تسلیم

شدہ حقیقت کے منانی ہیں۔

اگر دوسری طرف کوئی شخص انجیل کو ایسی تحریریں مان لے جو ان لوگوں کے نقط نظر کو پیش کرتی ہیں جنہوں نے مختلف فرقوں کی زبانی روایتوں کو جمع کیا، یا ایسی تحریریں سمجھ لے جو موقع کے مناسب یا مناظراتی تحریریں تھیں تو انجیل میں کوتاہیوں کا بارپاننا کوئی تعجب خیز امر نہیں رہ جاتا۔ یہ تمام کوتاہیاں علامت ہیں اس بات کی کہ لوگوں نے ان کو ایسے ہی حالات میں تحریر کیا۔ اس کے باوجود کہ مصنفین نے واقعات کو ان کی عدم صحت پر شہر کیے بغیر ان کو لکھ دیا پھر بھی ہو سکتا ہے کہ وہ اپنے کام میں پوری طرح مغلص ہوں۔ ان سے ہمیں ایسی تحریریں دستیاب ہوتی ہیں جو دوسرے مصنفین کے بیانات کی تردید کرتی ہیں یا وہ مختلف فرقوں کے مابین ہونے والے نہ ہی مناقشات کے دلائل سے متاثر ہیں۔ اللہ اولہ حضرت عیسیٰ ﷺ کی حیات سے متعلق ایسے قصے بیان کرتے ہیں جو ان کے مخالفین کے زاویہ نظر سے بالکل مختلف ہیں۔  
 یہ بات پسلے ہی ظاہر کی جا چکی ہے کہ انجیل سے متعلق دوسرا موقف کس طرح کاربجی سیاق سے مطابقت رکھتا ہے۔ متنوں سے متعلق ہمارے پاس جو مواد موجود ہے، وہ اس بات کی پوری طرح توثیق و تصدیق کرتا ہے۔

## متی کی انجیل (۱)

عدم نامہ جدید میں موجود انجیل اربعہ میں متی سب سے پسلے آتے ہیں۔ ان کا یہ مقام اس حقیقت کی روشنی میں بالکل حق بجانب ہے کہ یہ عدم نامہ قدیم ہی کا ایک بڑھا ہوا حصہ ہے۔ یہ انجیل اس بات کے اظہار کے لیے لکھی گئی تھی کہ ”حضرت عیسیٰ ﷺ نے امراٹیل کی تاریخ کی بھیل کی۔“ جیسا کہ بائبل کے عالی ترجمہ کے شار صحن لکھتے ہیں اور جس کو ہم تفصیل سے بیان کریں گے۔ اس مقصود کے لیے متی برابر عدم نامہ قدیم سے ایسے حالے دیئے جاتے ہیں جن سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ حضرت عیسیٰ ﷺ وہی عمل کرتے رہے جو وہ صح کرتے جن کا یہودی انتظار کر رہے تھے۔

یہ انجیل حضرت عیسیٰ ﷺ کے نب نبے سے شروع ہوتی ہے۔ متی نے اس کو

حضرت داؤد ﷺ کے واسطے سے حضرت ابراہیم ﷺ تک پہنچا ہے۔ ہم ابھی متن میں اس کو تابعی کی شاندی کریں گے جو پیشتر شارحن خاموشی سے نظر انداز کر دیتے ہیں، تاہم متی کا مقصد یہ سلسلہ سب پیش کرنے سے اپنے کام کے عمومی انداز کو ظاہر کرنا تھا۔ مصنف موصوف یہودی شریعت کے بارے میں حضرت عیسیٰ ﷺ کے موقف کو برابر سامنے لانا کہ اپنے اس خیال کے سلسلہ کو جاری رکھتے ہیں۔ اس شریعت کے خاص اصول (نماز، روزہ اور زکوٰۃ کی ادائیگی) بیان مختصر آیا ہے جاتے ہیں۔

حضرت عیسیٰ ﷺ اپنی تعلیمات کی اشاعت سب سے پہلے اپنے لوگوں میں کرتے ہیں۔ یہ طریقہ ہے جس سے آپ اپنے بارہ حواریوں سے گنتگو فرماتے ہیں۔

”غیر قوموں کی طرف نہ جانا اور سامریوں کے کسی شر میں داخل نہ ہونا بلکہ اسرائیل کے گھرانے کی کھوئی ہوئی بھیڑوں کے پاس جانا“ (متی ۱: ۶-۵) ”میں اسرائیل کی کھوئی ہوئی بھیڑوں کے سوا اور کسی کے پاس نہیں بھیجا گیا۔“ (متی ۱۵: ۲۳) انجیل کے اخیر میں ایک دوسری جگہ متی یسوع مسیح کے پہلے شاگردوں کے تبلیغی مشن کو تمام اقوام تک وسیع کر دیتے ہیں۔ وہ حضرت عیسیٰ ﷺ سے حسب ذیل حکم دلواتے ہیں ”پس تم جا کر سب قوموں کو شاگرد بناو۔“ (متی ۲۸: ۲۸) لیکن مقصد اولین اسرائیل کا گھرانہ ہونا چاہیے۔ اے ٹری کوت کا اس انجیل کے بارے میں کہتا ہے کہ ”اس کے یوغلی بادے کے نیچے اس کتاب کے گوشت و استخوان یہودوی ہیں اور یہی اس کی روح ہے: اس میں یہودوی احساس جاری و ساری ہے اور اس کی اپنی امتیازی علامات ہیں۔“

”صرف ان ہی مشاہدات کی بنیاد پر متی کی انجیل کے مأخذ یہودوی عیسائی فرقہ کی روایت میں قائم کیے جاسکتے ہیں۔ اول مکان کے بوجب یہ فرقہ ”یہودیت سے رسم تذائق کی کوشش کر رہا تھا۔ لیکن ساتھ ہی عمد نامہ قدم کے تسلیل کو قائم رکھے ہوئے تھا۔ اس انجیل کے پہلے کے مخصوص عقائد اور اس کا عمومی انداز ایک تاؤ کی کیفیت کی جانب اشارہ کرتا ہے۔“

متن میں سیاسی اجزاء بھی پائے جاتے ہیں۔ قسطنطین پر رومیوں کے قبضہ نے قدرتی طور پر اس ملک کی حصول آزادی کی خواہش کو بست پیدا کیا تھا۔ وہ لوگ خدا سے دعا کرتے تھے

کہ جن لوگوں کو اس نے دوسرے تمام لوگوں میں منتخب کیا ہے ان کی نصرت فرمائے۔ اور پادشاہ علی الاطلاق کی طرح جو نوع بشر کے امور میں براہ راست مدد کر سکتا ہے ان کی مدد کرے، جس طرح اس نے تاریخی ادوار میں پارہا مدد کی ہے۔

متی کس قسم کے بزرگ تھے؟ ہم برطانیہ بات کہتے ہیں کہ وہ اب ہرگز بھی حضرت عیسیٰ ﷺ کے حواریوں میں شمار نہیں کیے جاتے۔ تاہم اے ٹری کوت عمد نامہ جدید کے ترجمہ پر اپنے تبصرہ میں ان کو حواریوں میں شمار کرتے ہیں۔ (۱۹۶۰ء) ”متی المعرفہ“ یوی اس زمان میں جب حضرت یوسفؐ نے اس کو اپنی شاگردی میں لیا اس وقت کا پور ناؤم کے مقام پر تاکہ پریا کشم ہاؤس میں بھیشیت کشم افسر کے طازم تھا۔ یہ کلیسا کے قادر س اور میگن، جبروم اور ایہی فینس کی رائے ہے۔ اس رائے کو آج کل قطعاً تسلیم نہیں کیا جاتا۔ ایک نکتہ جو غیر اختلافی ہے یہ ہے کہ مصنف لکھ رہا ہے ”ان لوگوں کے لیے جو یونانی زبان بولتے ہیں لیکن پھر بھی یہودیوں کے طور طریقوں اور آرائی زبان سے واقف ہے۔“

اس بات کا پتہ چل جائے گا کہ عالمی ترجمہ کے شارحین کے نزدیک اس انجیل کے مأخذ حسب ذیل ہیں۔

”یہ عام طور پر خیال کیا جاتا ہے کہ اس کی تحریر کا کام شام میں اور غالباً اندازکیہ کے مقام پر (.....) یا نتیجے میں ہوا ہے۔ کیونکہ ان ممالک میں بے شمار یہودی آباد تھے (.....) ہمیں عبادت گاہ کی کثری یہودیت اور فربیسوں کے خلاف ایک ایسے ہی مناظر کے شواہد ملتے ہیں۔ جس طرح کے جامنا کے مقام پر ۸۰ء کے قریب صیہونیتی اسبلی میں رونما ہوئے تھے۔“ ان حالات میں ایسے بہت سے مصطفین ہیں جو اننجیل میں سب سے پہلی کا تین ۹۰-۸۰ کے لگ بھگ کرتے ہیں، بلکہ غالباً اس سے بھی کچھ پہلے کا۔ اس کے بارے میں قطعیت کے ساتھ کچھ کہنا ممکن نہیں ہے۔ اس لیے کہ ہمیں مصنف کا صحیح نام معلوم نہیں ہے۔ لہذا ہمیں ان چند خاکوں پر مطمئن ہو جانا پڑے گا جو خود انجیل میں دیئے گئے ہیں۔ مصنف کو خود اس کے پیشے سے پہچانا جا سکتا ہے۔ وہ یہودی تحریرات اور روایات کا ماہر ہے۔ وہ اپنی قوم کے مذہبی رہنماؤں کو جانتا، ان کی عزت کرتا۔ لیکن سختی سے ان کو چھینج کرتا ہے۔ وہ تعلیم و تلقین کے فن میں مہارت رکھتا ہے اور اپنے سامعین کے لیے یوسفؐ کی باتوں کو قابل فہم بنانے کا اس کو ملکہ ہے۔ وہ

اپنی تعلیمات کے عملی نتائج پر بیشہ زور دلتا ہے۔ وہ ایک پڑھے لکھے یہودی کے جس نے عیسائیت قبول کر لی ہو، واقعات کو نہایت خوبی سے منضبط کر دلتا ہے۔ جیسا کہ متی کا بیان ہے گھر کا مالک ”جو اپنے خزانہ میں سے نئی اور پرانی چیزیں نکالتا ہے۔“ (۱۳: ۵۲) یہ کاپور ناؤم کے اس سول ملازم سے نہایت بعید بات ہے جس کو مرقس اور لوقا، یوی کے نام سے موسوم کرتے ہیں اور جو بارہ حواریوں میں شامل ہو چکا ہے۔

ہر شخص اس خیال سے متفق ہے کہ متی نے ان کے ہی ماقidoں کو کام میں لا کر انجیل لکھی جن کو مرقس اور لوقا کام میں لائے۔ ان کا بیان جیسا کہ ہم دیکھیں گے کئی ضروری نکات میں مختلف ہے۔ اس کے باوجود جو متی نے مرقس کی انجیل سے بہت کچھ مستعار لیا ہے۔

حالانکہ موخر الذکر یوں مسح کے حواریوں میں سے نہیں تھے (او کلمان)

متی متن کے سلسلہ میں بے انتہا آزادی کو کام میں لاتے ہیں۔ اس بات کو ہم اس وقت دیکھیں گے جب ہم یوں مسح کے نسب نامہ کے سلسلہ میں عمد نامہ قدیم پر بحث کریں گے، جو ان کی انجیل میں شروع ہی میں مذکور ہے۔ وہ اپنی کتاب میں ایسے بیانات درج کرتے ہیں جو لفظاً قطعاً ناقابلِ یقین ہیں۔ یہ وہ صفت ہے جو اس کتاب میں استعمال کی گئی ہے جس کا حوالہ صدر میں قادر کینی ٹھی ایسے نے اس موقع پر دیا ہے جب وہ رفع مسح کے سلسلہ میں ایک حواری کا تذکرہ کر رہے تھے۔ یہ محافظ دست کے حواری تھے۔ وہ اس قصہ کے ناممکن ہونے کو ہمارے تھے جس میں مقبیرہ پر متعین فوجی محافظین کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ ”یہ غیر بھرتی شدہ سپاہی“ جو ”اپنے نہ ہی سرداروں کو نہیں بلکہ ان اعلیٰ پادریوں کو روپورث دیتے ہیں جو ان کو کذب بیانی کا محاوضہ ادا کرتے ہیں۔“ لیکن وہ یہ بھی بتا دیتے ہیں ”کسی کو ان پر نہنا نہیں چاہیے۔ کیونکہ متی کا مقصد انتہائی سنجیدگی پر بھی تھا۔ وہ زبانی روایت سے قدیم مواد لے کر اپنی تحریر میں داخل کر لیتے ہیں تاہم یہ مخلوط عبارت یوں مسح کے شیلان شان ہے۔“

ہمیں یہ بات نہ بھولنی چاہیے کہ متی کے بارے میں یہ ایک مشور عالم دین کی شہادت ہے جو پیرس کے کیتوںک عقیدہ کے ایک ادارے میں تدریس کے فرائض انعام دے رہے تھے۔ (انسی توکاتیویک دپاری)

متی اپنے بیان میں ان واقعات کا ذکر کرتے ہیں جو حضرت عیسیٰ ﷺ کی رحلت کے

ساتھ رونما ہوئے۔ یہ ان کے قیاس کی ایک اور مثال ہے۔

”اور دیکھو۔ مقدس پرده اپر سے نیچے تک پھٹ کر دو گلڑے ہو گیا۔ اور زمین رزی اور چنانیں رُڑک گئیں اور قبریں کھل گئیں۔ اور بہت سے جسم ان مقدسوں کے جو سو گئے تھے جی اتنے کے بعد قبروں سے نکل کر مقدس شرمنیں گئے اور بہتوں کو دکھائی دیئے۔“

متی کی انجیل سے یہ اقتباس (۵۳: ۲۷-۵۱) ایسا ہے: جس کا تناظر مکارا کی دوسری انجیل میں موجود نہیں ہے۔ یہ بات سمجھنا مشکل ہے کہ زیر بحث یہش کی جماعت حضرت عیسیٰ ﷺ کی رحلت کے ٹھیک بعد سے کیسے وجود میں آئی (انجیل کے بموجب یہ واقعہ سبت کے موقع پر رونما ہوا) اور رفع سعیج کے بعد وہ اپنے مقبروں سے ابھرے (ای ماذد کے مطابق یہ واقعہ سبت کے اگلے دن ہوا)۔

سب سے زیادہ قائل غور نامکن بات غالباً متی کے ہاں دکھائی دیتی ہے۔ ان تمام باتوں کی توجیہ کرنا، جو انجیل کے مصنفین کے دعویٰ کے بموجب حضرت عیسیٰ ﷺ نے کیں، تقریباً دشوار ہے۔ وہ باب ۱۲ آیات ۳۰-۳۸ میں یوحنائی کی علامت کے پارے میں واقعہ کو بیان کرتے ہیں۔

حضرت عیسیٰ ﷺ اس وقت ان کاہنوں اور فریبیوں کے درمیان موجود تھے؛ جب ان لوگوں نے آپ کو مندرجہ ذیل الفاظ میں مخاطب کیا۔

”اے استادِ ہم تھے سے ایک نشان دیکھنا چاہتے ہیں۔“ اس نے جواب دے کر ان سے کہا ”اس نہنے کے برے اور زنا کار لوگ نشان طلب کرتے ہیں لیکن یوں نہ نبی (حضرت یوحنا ﷺ) کے نشان کے سوا کوئی نشان ان کو نہ دیا جائے گا۔ کیونکہ یوں تہ دن اور تین رات مچھلی کے بیٹھ میں رہا۔ ویسے ہی ابن آدم تین دن اور تین رات زمین کے اندر رہے گا۔“

لہذا حضرت عیسیٰ ﷺ یہ اعلان فرماتے ہیں کہ وہ تین دن اور تین رات زمین کے اندر رہیں گے۔ چنانچہ متی، لوقا اور مرقس کی ہمروائی میں حضرت عیسیٰ ﷺ کی رحلت اور تدفین کو سبت کی شام میں ہونا قرار دیتے ہیں۔ اس سے وہ وقت جو زمین کے اندر گزر را یقیناً تین دن ہوتا ہے (یوں ای متن میں، ترے ایس ایسا ہے) لیکن یہ حدت صرف دوراتوں پر مشتمل ہو

سکتی ہے نہ کہ تمن پر (یوہ بانی متن میں، ترے المیں تو کتاب سے) (۲) انجیل کے شارحین اکثر اس واقعہ کو نظر انداز کر دیتے ہیں۔ تاہم قادر روگے اس غیر امکانی بات کی نشان دہی کرتے ہیں۔ جب وہ یہ بات بتاتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ ﷺ "قبر میں رہے تین دن (ان میں سے ایک چیز مکمل) اور دو راتیں" (۳)۔ لیکن وہ اس بات کا اضافہ کرتے ہیں۔ "یہ ایک بندھاٹکا محاورہ ہے اور اس کا مطلب حقیقتاً تین یوم ہوتا ہے۔" یہ بات دیکھ کر پریشان ہوتی ہے کہ شارحین ایسے دلائل پیش کرنے پر اتر آتے ہیں جن کا کوئی ثابت مفہوم نہیں ہوتا۔ عقلی اعتبار سے یہ کہنا زیادہ اطمینان بخش ہو گا کہ اس قسم کا ایک واضح سوکھی کاتب کی غلطی کا نتیجہ ہے۔

ان ناممکنات سے ہٹ کر جو چیز میں کی انجیل کو سب سے زیادہ ممتاز کرتی ہے وہ یہ ہے کہ یہ انجیل ایک یہودوی عیسائی فرقہ کی تحریر ہے جو اس دوران وجود میں آئی جب یہ فرقہ عمد نامہ قدم کے ساتھ وابستہ رہ کر یہودیت سے رہے تھا رہا تھا۔ یہودوی عیسائی تاریخ کے نقطہ نظر سے اس کی بڑی اہمیت ہے۔

## مرقس کی انجیل (۴)

ان انجیل اربعہ میں یہ سب سے منخر ہے۔ یہ قدمیم ترین بھی ہے لیکن اس کے باوجود یہ حواری کی لکھی ہوئی کتاب نہیں ہے زیادہ اس کو ایک حواری کے شاگرد نے قلمبند کیا ہے۔

اوکھا نے لکھا ہے کہ میں مرقس کو یسوع کا شاگرد نہیں سمجھتا۔ اس اعتراف کے باوجود مصنف ان لوگوں کو بتاتا ہے، جو اس انجیل کا انتساب مرقس حواری سے کرنے کی غلطی کرتے ہیں کہ "میں اور لوقا اس انجیل کو اس طور پر کام میں نہ لاتے جس طرح وہ اس کو کام میں لائے ہیں۔ اگر ان کو یہ معلوم نہ ہوتا کہ وہ حقیقتاً ایک حواری کی تعلیمات پر بنی ہے۔" یہ استدلال کسی طرح بھی فیصلہ کرنے نہیں ہے اوکھا ان تحفظات کی حیاتیت میں جو وہ یہ کہہ کر کرتے ہیں کہ میں عمد نامہ جدید سے اکثر اوقات کسی ایک شخص یو ہتا اور معروف بہ مرقس

کے اقوال کا حوالہ دیتا ہوں۔ لیکن یہ اقتباسات انجل کے کسی مصنف کے نام کا حوالہ نہیں پیش کرتے ہیں اور مرقس کا متن خود بھی کسی مصنف کا نام نہیں ظاہر کرتا۔

اس نکتے پر معلومات کا فتدان شارحن کو ان تفصیلات کے بیان کرنے کی طرف لے گیا کہ جو قدرے نامعلوم معلوم ہوتی ہیں۔ مثال کے طور پر یہ عذرچیش کر کے کہ مرقس ہی تما مصائب سچ کے تذکرہ میں اس نوجوان کا قصہ بیان نہیں کرتے جس کے جسم پر ملک کے ایک کپڑے کے سوا اور کچھ بھی نہیں تھا۔ اور جب وہ پکڑا گیا تو ملک کا وہ کپڑا بھی وہیں چھوڑا، اور بہمنہ ہی فرار ہو گیا (مرقس ۱۳: ۱۵ - ۱۷) وہ یہ نتیجہ نکالتے ہیں کہ وہ نوجوان یقیناً مرقس ہی ہو گا۔ ”وہ کابعدار شاگرد جس نے اپنے استاد کی اتباع کرنے کی کوشش کی۔“ (علمی ترجمہ) دوسرے شارحن اس ”ذاتی یادداشت کو اس استاد کی ایک علامت اور ایک نامعلوم نشان“ محسوس کرتے ہیں ”اس سے یہ ثابت ہوتی ہے کہ وہ ایک یعنی شاہد تھا۔“ (اوکلمان)

اوکلمان کا خیال ہے کہ ”ترکیب الفاظ کی کافی الٹ پھیر سے اس کلیہ کی تصدیق ہو جاتی ہے کہ مصنف ایک یہودی تھا۔“ لیکن لاطینی کی عبارتوں سے اس بات کی نشان دہی ہو سکتی ہے کہ اس نے اپنی انجل روم میں بیٹھ کر تحریر کی تھی۔ ”اس کے علاوہ وہ ان عیسائیوں سے خطاب کرتا ہے جو فلسطین میں نہیں رہ رہے ہیں اور اس بات کی احتیاط رکھتا ہے کہ جو آرائی عبارتیں وہ استعمال کرتا ہے ان کی تشریح کر دے۔“

روایت کافی الحیثیت یہ رجحان ہے کہ وہ مرقس کو روم کے مقام پر پطرس کے ساتھیوں میں تھا۔ اس کی بنیاد پطرس کے پہلے خط کے آخری حصے پر ہے۔ (ایمیشہ اس بات کو طبوظ رکھتے ہوئے کہ وہ واقعی مصنف تھا) پطرس نے اپنے خط میں تحریر کیا۔ ”بائل کے مقام پر موجود فرقہ جو اسی طرح انتخاب کیا ہوا ہے تمہیں مبارکباد دیتا ہے۔ اور اسی طرح میرا بیٹا مرقس بھی تحریک پیش کرتا ہے۔“ ”بائل سے“ جس سے غالباً روم مراد ہے۔ ”هم علمی ترجمہ کی شرح میں پڑھتے ہیں اس سے اس وقت شارحن یہ نتیجہ اخذ کرنے میں خود کو حق بجانب خیال کرتے ہیں کہ مرقس جس کے بارے میں خیال کیا جاتا ہے کہ وہ پطرس کے ساتھ روم میں تھا وہی انجل کا مرتب تھا..... یہ امر موجب حیرت ہے کہ استدلال کا یہ وہ انداز تو نہیں ہے جو ہیرا پاؤں کے بشپ پاپیاس کو ۵۰۵ء کے لگ بھگ اس انجل کو پطرس کے ترجمان اور پال کے امکانی

شریک کار مرقس سے منسوب کرنے کی جانب راجح ہوا تھا۔

اس نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو مرقس کی انجیل کی تدوین کے کام کو پطرس کی وفات کے بعد قرار دیا جا سکتا ہے، جو علمی ترجمہ کے مطابق ۲۷۰ء اور ۲۷۴ء کے درمیان کا اور اول میان کے بوجب ۲۷۰ء کے لگ بھگ کا زمانہ ہے۔

خود متن سے واضح طور پر ایک بڑی کوتایی کی نشان دہی ہوتی ہے۔ یہ تاریخی ترتیب کو قطعاً نظر انداز کرتے ہوئے لکھی گئی ہے۔ اس لئے مرقس اپنی تحریر کے شروع میں (۱: ۲۰-۲۱) ان چار ماہی گیروں کے واقعہ کو جن کو یسوع مسیح اپنے اتباع پر آمادہ کرتے ہیں۔ مخفی اتنا کہہ کر ختم کر دیتے ہیں۔ ”میں تمہیں انسانوں کو قابو میں کرنے والا بناوں گا۔“ حالانکہ وہ لوگ ان کو (حضرت یسوع مسیح کو) جانتے تک نہیں۔ انجیل کا مرتب دوسری پاؤں کے ساتھ بظاہر معقولیت کے مکمل نتھان کو ظاہر کرتا ہے۔

جیسا کہ قادر رودے کے نے کہا ہے ”مرقس ایک بے سیقت صفت ہے۔ انجیل کے مرتبتین میں کمزور ترین ہے۔ اسے یہ بھی معلوم نہیں ہے کہ کسی بیان کو کس طرح قلم بند کیا جائے۔“ یہ شارح اپنے اس جائزہ کو ایک عبارت دے کر تقویت پہنچاتا ہے۔ یہ عبارت اس بارے میں ہے کہ بارہ حواریوں کا انتخاب کیسے عمل میں لایا گیا۔  
یہاں ایک لفظی ترجمہ پیش کیا جاتا ہے۔

”اور پھر وہ پہاڑ پر چڑھ گیا اور جن کو وہ آپ چاہتا تھا ان کو پاس بلایا اور وہ اس کے پاس چلے آئے اور اس نے بارہ کو مقرر کیا تاکہ وہ اس کے ساتھ رہیں اور وہ ان کو یسیجی کہ تبلیغ کر کریں اور بد روحوں کو نکالنے کا اختیار رکھیں اور اس نے بارہ کو بلایا اور شمعون کا نام پطرس رکھا۔“ (مرقس ۳: ۱۲-۱۳)

وہ متی اور لوقا کی تردید کرتا ہے جیسا کہ صدر میں پہلے ہی یونس ﷺ (یوناہ) کے نشان کے سلسلے میں دیکھا جا چکا ہے۔ نثانوں کے موضوع پر یوسف نے اپنے مشن کے سلسلہ میں لوگوں کو دیئے تھے مرقس (۸: ۱۱-۱۲) ایک ایسا واقعہ بیان کرتا ہے جو پہ مشکل ہی قبل یقین کیا جا سکتا ہے۔

”پھر فریضی نکل کر اس سے بحث کرنے لگے اور اس کو آزاد نے کے لیے اس سے کوئی

آسمانی نشان طلب کیا۔ اس نے اپنی روح میں آہ سمجھنے کر کما، اس زمانے میں لوگ کیوں نشان طلب کرتے ہیں۔ میں تم سے سچ کہتا ہوں۔ اس زمانہ کے لوگوں کو کوئی نشان نہیں دیا جائے گا اور وہ ان کو چھوڑ کر پھر کشتی میں بیٹھا اور پار چلا گیا۔“

اس میں کوئی تجھ نہیں کہ یہ اقرار خود حضرت یوسع سچ کی جانب سے اپنے اس عزم و ارادہ کے سلسلہ میں ہوا ہے کہ آپ کسی ایسے عمل کا وعدہ کریں جو مافوق الفطرت اور اعجاز ہو۔ اس لیے عالمی ترجمہ کے شارحین جو اس بات پر حریت زدہ ہیں کہ لوقا تو کہتے ہیں کہ یوسع سچ صرف ایک نشان دیں گے (وہ نشان یونس یا یونہ کا ہے، دیکھنے متی کی انجیل) وہ اس بات کو مناقص قرار دیتے ہیں کہ مرقس یہ کہیں: اس زمانے کے لوگوں کو کوئی نشان نہیں دیا جائے گا۔ اسی کے ساتھ یہ بھی دیکھتے ہیں، حضرت یوسع سچ خود بطور نشان مجرمات پیش کرتے ہیں (لوقا ۷۔ ۲۲۰، ۵) اور (۳۰۔ ۲۲۰)۔

مرقس کی انجیل کو مجموعی طور پر قانونی حیثیت سے حلیم کر لیا گیا ہے۔ پھر بھی مرقس کی انجیل کے آخری حصے (۱۹: ۲۰۔ ۲۰) کے بارے میں جدید مصنفین کی رائے یہ ہے کہ یہ اصل کتاب میں الحاق کیا گیا ہے۔ عالمی ترجمہ اس کے بارے میں بالکل صریح اور واضح ہے۔ یہ آخری خبر انجیل کے ووقدمیم تین کامل مخطوطات میں شامل نہیں ہے۔ یعنی مخطوطہ وینی کن اور مخطوطہ سینٹی کس جن کا زمانہ پوچھی صدی عیسوی ہے۔ اوکلمان اس موضوع کے بارے میں بیان کرتے ہیں ”زیادہ جدید یونانی مخطوطات اور اس نظر پر بعض اختلافات نے ظور سے متعلق ایک ایسے نتیجہ کا اضافہ کر دیا جو مرقس کی انجیل سے نہیں بلکہ دوسری انجیل سے اخذ کیا گیا ہے۔ حقیقت میں آخری اضافوں کے یہ متون نہایت کثیر ہیں۔ متون میں طویل و قصیر عمارتیں دونوں باابل، نظر ہالی شدہ معیاری اشاعت ۱۹۵۲ء میں دہرائی گئی ہیں۔ بعض اوقات طویل عمارت میں کچھ اضافی مواد ہے۔“

فلاور کمنی ہی اے خاتمه الکتب پر حسب ذیل تبرہ کرتے ہیں: ”آخری آئینیں اس وقت دباؤی گئی ہوں گی جب کہ اس کے کام کو (اُس کے عمومی نتیجے کی) سرکاری طور پر اس فرقہ نے قول کیا جس نے اس کی صداقت و حقانیت کی ضمانت دی، نہ متی نے نہ لوقا نے اور نہ یوحنہ نے اس گشیدہ حصہ کو دیکھا تاہم یہ خلا ناقابل قول رہا۔ ایک طویل مدت کے بعد

جب متی، لوقا اور یوحتا کی تحریریں جو تمام کی تمام اسی جیسی تھیں، اشاعت پذیر ہوئیں۔ اس وقت مرقس کی انجیل میں ایک موزوں خاتمه کا اضافہ کر دیا گیا۔ اس کے اجزاء ان ماقضوں سے لیے گئے جو دوسری انجلیوں میں موجود تھے۔ مرقس کی انجیل کا جائزہ لے کر ان تمام اجزاء کو بہ آسمانی شناخت کیا جاسکتا ہے۔ (۲۰-۹: ۱۶) اس سے بھی زیادہ واضح تصور اس آزاد طریقہ کا جس میں انجلیوں کے مضمون کے بیان کرنے کا یہ ادبی طرز دوسری صدی عیسوی کے آغاز سے چل کر آیا تھا حاصل کیا جاسکتا ہے۔“

یہاں ہمارے لیے اس بات کا کتنا کھلا اعتراض موجود ہے کہ ایک عظیم ماہر دینیات کے خیال میں صحیفوں کے متن میں انسانوں کی کی ہوئی قطع و بردید موجود ہے۔

## لوقا کی انجیل (۷)

اوکھاں کے نزدیک لوقا کی حیثیت ایک وقائع ثار کی ہے اور قادر کینن جی اے ک بقول ان کی حیثیت ایک حقیقتی ناول ثار کی ہے۔ تمیید میں تھیو فیل کو مخاطب کر کے لوقا اس امر سے آگہ کرتے ہیں کہ میں خود ان دوسرے حضرات کی پیروی کرتے ہوئے جنوں نے یہ نوع سچ کے بارے میں واقعات قلبند کیے ہیں، ان حقائق کا بیان ضبط تحریر میں لا رہا ہوں جس میں عینی شاہدبوں کے بیانات اور ان کی فراہم کردہ معلومات کو کام میں لایا جا رہا ہے — یہ اشارہ دیتے ہوئے کہ میں خود عینی شاہدبوں میں نہیں ہوں — اس میں وہ معلومات شامل ہیں جو رسولوں کے مواضع سے حاصل ہوئی ہیں لذایہ ایک باقاعدہ ادب پارہ ہے جس کو وہ خود حسب ذیل انداز میں پیش کرتے ہیں۔

”چونکہ بہت سے لوگوں نے اس امر پر کرباندھی ہے کہ جو باشیں ہمارے درمیان واقع ہوئیں ان کو ترتیب وار بیان کریں۔ جیسا کہ انہوں نے جو شروع سے خود دیکھنے والے اور کلام کے سنبھالنے والے تھے ان کو ہم تک پہنچایا، اس لیے اے معزز تھیو فیل میں نے بھی مناسب جانا کے سب پاپوں کا مسلسلہ شروع سے تھیک تھیک دریافت کر کے ان کو تحریر لے ترتیب سے لکھوں تاکہ جن پاپوں کی تو نے تعلیم پائی ہے، ان کی پچھلی تجھے معلوم ہو جائے۔“

پہلی ہی سترے وہ تمام باتیں معلوم کی جاسکتی ہیں جو لوقا کو "روئی دھکنے والے" مرقس سے جدا کرتبی ہیں جس کی کتاب کا ہم ابھی انہی حوالہ دے چکے ہیں۔ لوقا کی انجیل مسلسل طور پر ایک ادبی تحریر ہے جو نیم وحشی انداز سے ہٹ کر کلاسیکی یونانی میں لکھی گئی ہے۔ لوقا ایک منذب صالیٰ تھے جو تبدیل مذہب کر کے عیسائیت میں داخل ہوئے۔ یہودیوں کے ساتھ ان کا بر تاؤ پوری طرح واضح ہے، جیسا کہ اوکلمان اشارہ کرتے ہیں۔ لوقا، مرقس کی انتہائی یہودوی آئتوں کو ترک کر دیتے ہیں اور حضرت عیسیٰ ﷺ کی کے الفاظ پر یہودیوں کی بے اعتقادی کو نمایاں کر کے پیش کرتے ہیں اور سامنے یہودیوں کے ساتھ جن کو یہودی ذلیل سمجھتے ہیں اپنے اچھے تعلقات کو ظاہر کرتے ہیں۔ دوسری طرف متی، یوحنا، سمعیٰ کی زبانی حواریوں کو یہ پدایت کرتے ہیں کہ وہ ان سے گریز انتیار کریں۔ یہ ان بہت سی واضح مثالوں میں سے ایک ہے جن سے یہ حقیقت آشکارا ہوتی ہے کہ انجیل کے مرتبین حضرت عیسیٰ ﷺ سے وہی بات کہلواتے ہیں جو ان کے اپنے ذاتی نظریہ کے مطابق ہوتی ہے۔ وہ غالباً ظلومنیست سے ایسا کرتے تھے۔ وہ حضرت عیسیٰ ﷺ کے الفاظ کا وہی مفہوم ہمیں بتاتے ہیں جو ان کے فرقہ کے نقطہ نظر سے مطابقت رکھتا ہے۔ اس شادت کی موجودگی میں اس بات سے کیسے انکار کیا جا سکتا ہے کہ انجیلیں منافقانی تحریریں ہیں یا ایسی تحریریں ہیں جو کسی موقع اور محل کی مناسبت سے وجود میں لائی گئی ہیں، جیسا کہ پہلے ہی ذکر کیا جا چکا ہے۔ لوقا کی انجیل اور متی کی انجیل کے عام لجھ کے درمیان موازنہ اس اعتبار سے ایک اچھا ثبوت ہے۔

لوقا کون تھے؟ ان کو اسی نام کے ان طبیب سے جن کا بیٹھ پال نے اپنے کئی خلطوں میں حوالہ دیا ہے، ملانے کی کوشش کی گئی ہے۔ عمومی ترجیح میں بتایا گیا ہے کہ بہت سے شارعین کے نزدیک اس انجیل کے مصنف کے پیشہ، طبیعت کی تقدیم اس بات سے ہوتی ہے کہ وہ بیماریوں کے متعلق صحت اور قطبیت سے گفتگو کرتا ہے۔ یہ *شخص فی الحقیقت اتنا* سے زیادہ مبالغہ آئیز ہے۔ لوقا کے پارے میں بھی پوچھتے تو وہ "اس نوع کی باتیں بیان نہیں کرتے۔" "جو الفاظ و اصطلاحات وہ استعمال کرتے ہیں وہ ایسی ہیں جو اس زمانہ کا کوئی بھی منذب آدمی استعمال کرتا تھا۔" ایک لوقا وہ بھی تھا جو بیٹھ پال کا شریک سفر رہا۔ لیکن کیا یہ (لوقا) وہی شخص ہے؟ اوکلمان کا خیال ہے کہ یہ وہی ہے۔

لوقا کی انجلیل کے زمانہ کا اندازہ کئی عوامل سے لگایا جاسکتا ہے۔ لوقا نے مرقس اور متی کی انجلیلوں سے کام لیا ہے۔ ہم جو کچھ عالی ترجمہ میں پڑھتے ہیں، اس سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ انہوں نے ۲۰ءے میں یُش (۸) کی فوجوں کے ہاتھوں یہودی علم کے محاصرہ اور اس کی جانی کا منتظر اپنی آنکھ سے دیکھا تھا۔ انجلیل کا زمانہ غالباً اس سنے کے بعد کا ہے۔ آجکل کے ہند اس زمانہ کا تعین اس طرح کرتے ہیں کہ یہ تقریباً ۹۰-۸۰ء میں لکھی گئی۔ لیکن بعض حضرات زمانہ کا تعین اس سے بھی قبل کا کرتے ہیں۔

لوقا کی انجلیل کا موازنہ جب ان کے پیشوؤں سے کرتے ہیں تو بت سے بیانات میں اہم اختلافات دکھائی دیتے ہیں۔ اس چیز کا ایک خاکہ ٹھکنی دیا جا چکا ہے۔ عمومی ترجمہ میں ان اختلافات کو صفات ایسا وغیرہ پر ظاہر کیا گیا ہے۔ اول میان اپنی کتاب ”عبد نامہ“ جدید” (لوفووے یتیمال) صفحہ ۱۸ پر لوقا کی انجلیل سے وہ تحریریں نقل کرتے ہیں، جو کسی دوسری جگہ دکھائی نہیں دیتیں، اور وہ غیر وقوعی جزوی نکلت سے متعلق نہیں ہیں۔

یوں سچ کے بچپن کے حالات لوقا کی انجلیل میں عجیب و غریب ہیں۔ متی یوں سچ کے بچپن کو لوقا سے مختلف طریقے پر بیان کرتے ہیں اور مرقس اس کا بالکل ذکر ہی نہیں کرتے۔ متی اور لوقا دونوں یوں سچ کے نسب نامے ایک دوسرے سے مختلف بتاتے ہیں اور سائنسی نقطہ نظر سے اختلافات اتنے زیادہ اور ناممکن کا احاطہ اس قدر وسیع ہے کہ اس کتاب کا ایک مخصوص باب ابی موضوع کے لیے وقف کر دیا گیا ہے۔ اس بات کی تشریح کرنا تو آسان ہے کہ متی جن کا تھا طب یہودیوں سے تھا وہ نسب نامہ کی ابتداء حضرت ابراہیم ﷺ سے کرتے اور حضرت داؤد کو اس میں شامل کرتے اور یہ کہ لوقا چونکہ ایک نو عیسائی صلبی تھے انسیں اس سے پہلے سے شروع کرنا چاہیے تھا۔ لیکن ہم دیکھیں گے کہ دونوں نسب نامے حضرت داؤد ﷺ سے آگے چل کر بھی ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ حضرت یوں سچ کے مشن کو لوقا، متی اور مرقس نے بہت سے مقلات پر ایک دوسرے پرے مختلف بتایا ہے۔

عیسائیوں کے نقطہ نظر سے اس تدریجیت کا ایک واقعہ جیسا کہ عشاء ربانی کا قانون ہے، ”لوقا اور باتی دو انجلیلوں کے مرتباً“ (۹) کے درمیان اختلافی دکھائی دیتا ہے۔ قادر روگے اپنی کتاب ”انجلیل کے لیے ابتدائی“ (انی تیاسیوں آیہ اولی) میں صفحہ ۶۷ پر بیان کرتے ہیں کہ

عشرائے رباني کی رسم میں جو الفاظ استعمال کیے جاتے ہیں وہ متی کی انجلیل (۷۹:۳۶) کے الفاظ (۱۰) سے لوقا کے بہار مختلف طریقہ پر بیان کیے گئے ہیں (۲۲:۱۹) اور مرقس کے (۱۱) بہار (۲۲:۲۲) تقریباً وہی ہیں۔ (۱۲) وہ لکھتے ہیں۔ اس کے برخلاف لوقا سے جو جو الفاظ مختلف ہو کر آئے وہ بعینہ وہی ہیں جو سینٹ پال نے ادا کیے تھے۔ (کرنٹھیوں کے ہم پلا خط ۲۳:۲۵)

(۱۳)

جیسا کہ ہم نے دیکھا ہے لوقا نے اپنی انجلیل میں رفع سمجھ کے موضوع پر جن خیالات کا اطمینان کیا ہے وہ ان سے مختلف ہے جو وہ رسولوں کے اعمال میں بیان کرتے ہیں۔ لوقا کو ان (اعمال) کا مصنف سمجھا جاتا ہے اور یہ عمد نامہ جدید کا جزو لاپتک ہیں۔ انجلیل میں رفع سمجھ کے واقعہ کو ایسٹر کے دن قرار دیتے ہیں اور اعمال میں چالیس دن بعد ہم پہلے ہی دیکھے چکے ہیں کہ اس تضاد اور اختلاف نے عیسیٰ مہریں کو تشریحات و تغاییر میں کیسی عجیب تاویلات کرنے کی طرف مائل کیا ہے۔

شارصین جو معروضی طریقہ اختیار کرنے کے خواہشند تھے جیسے کہ باہمیل کے عالی ترجمہ کے شارصین۔ وہ ایک عام اصول کے طور پر یہ حقیقت تسلیم کرنے پر مجبور ہوئے ہیں کہ لوقا کے لئے "خاص کام یہ نہیں تھا کہ وہ حقائق کو پوری صحت کے ساتھ بیان کریں۔" جب قادر کینون ڈی ایسے رسولوں کے اعمال کے بیانات کا جو خود لوقا نے تحریر کیے ہیں، یہ یوں کے بارے میرواہی حتم کے رفع سمجھ کے واقعات کے بیان سے جو پال کا مرتبہ ہے، مقابلہ کرتے ہیں تو وہ لوقا کے بارے میں حسب ذیل رائے کا اطمینان کرتے ہیں۔ "لوقا چاروں انجلیلوں کے مرتبین میں سب سے زیادہ حساس اور ادبی ذوق رکھنے والے ہیں اور ان میں ایک حقیقی ناول نویس کی جملہ خصوصیات پائی جاتی ہیں۔"

### یوحننا کی انجلیل (۱۴)

یوحننا کی انجلیل بنیادی طور پر باقی تین سے بالکل مختلف ہے۔ یہ اختلاف حقیقت میں اس حد تک ہے کہ قادر روگے اپنی کتاب "انجلیل کا ابتدائیہ" میں باقی تین پر تبصرہ کرنے کے

فوراً بعد چوتھی انجیل کے لئے چونکا دینے والا بیان پیش کرتے ہیں۔ وہ اس کو "ایک مختلف دنیا" قرار دیتے ہیں۔ واقعی یہ ایک منفرد کتاب ہے۔ ترتیب میں مختلف، موضوع کے اختیاب میں مختلف، بیان اور زبان میں مختلف، طرز بیان۔ جغرافیہ، نسب نامہ میں مختلف، یہاں تک کہ دینی تصورات و نظریات میں بھی اختلافات موجود ہیں (اوکھاں) چنانچہ یوں حتانے یوں سچ کے الفاظ کو بھی دیگر انجیل کے مرتبین سے مختلف طریقہ پر درج کیا ہے۔ اس معاملے میں قادر رودگے کا بیان ہے کہ جمل پہلے تین مرتبین انجیل (سنپیکس) (۱۵) یوں کے الفاظ کو ایسے انداز میں پیش کرتے ہیں جو جاذب توجہ اور روایتی طرز سے قریب تر ہے وہیں یوں حتاکے ہاں سب کچھ تخلی ہے۔ اس حد تک ترغیب و تحریص دینے والا کہ "بعض اوقات ایسے شخص اچھیتھے میں پڑ جاتا ہے کہ کیا یوں اب بھی ہمکلام ہو رہے ہیں یا ان کے خیالات غیر محسوس طور پر انجیل کے مرتب کے اپنے خیالات کے ذریعہ تو سچ تو نہیں پا گئے ہیں۔"

مصنف کون تھا؟ یہ ایک نہایت اہم سوال ہے۔ اور اس موضوع پر انتہائی مختلف رائیں پیش کی گئی ہیں۔

اے ٹریست اور قادر رودگے ایک ایسی جماعت سے تعلق رکھتے ہیں جن کو اس بارے میں ذرہ بھر تک و شبہ نہیں ہے کہ یو جتنا کی انجیل ایک یعنی شاہد کا کام دیتی ہے۔ اس کے مصنف یو جتنا بن زیدی ہیں جو جیس کے بھائی ہیں۔ اس حواری کے بارے میں بہت سی تفصیلات معلوم ہیں اور کتابوں میں عام اشاعت کے لئے درج کی گئی ہیں۔ عام تصاویر میں انہیں یوں کے بہت قریب دکھلایا جاتا ہے جیسا کہ دور اہلیت سے قبل آخری دعوت کے موقع پر اس بات کا کون تصور کر سکتا ہے کہ یو جتنا کی انجیل ان یو جناحواری کی تصنیف نہیں ہے جو اس قدر ماںوس شخصیت کے مالک ہیں۔

یہ حقیقت کہ چوتھی انجیل اس قدر تاخر سے لکھی گئی۔ اس رائے کے خلاف ایک اہم دلیل نہیں ہے اس کا فیصلہ کن نہج غالبہ پانچیں صدی عیسوی کے اختتام کے لگ بھگ لکھا گیا۔ وقت کا یہ تین کرنا کہ یہ یوں سے سانچھ سال بعد تحریر کیا گیا اس امر کو مستلزم ہے کہ وہ حواری حضرت یوں کے وقت میں نہایت نو عمر تھے اور ان کا ان تقریباً سال کا ہوا۔ قادر کینٹھی ایسے اپنی تصنیف "رفع سچ کا مطالعہ" میں اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ

عہد نامہ جدید کے مصنفین میں سے سوائے پال کے اور کوئی بھی رفع مسح کے عین شاہد ہونے کا دعویٰ نہیں کر سکتا۔ تاہم یو ہتھی نہ صور کے متعلق کئی حواریوں کے ایک مجمع کو جس کا غالباً وہ ایک رکن تھا طالب اس کی غیر حاضری میں بتایا (۲۳۔۱۹: ۲۰) پھر آخر دن بعد حواریوں کے مکمل اجتماع کے ساتھ بیان کیا۔ (۲۹۔۲۵: ۲۰)۔

اوکلمان اپنی تصنیف "عہد نامہ جدید" میں اس نظریہ کی حمایت نہیں کرتے۔ باطل کے عالمی ترجیح سے پتہ چلتا ہے کہ تاذین کی اکثریت اس مفروضہ کو تسلیم نہیں کرتی کہ انجلی یو ہتھی تحریر کی ہے۔ اگرچہ امکان کو کلیئہ مسترد نہیں کیا جا سکتا۔ غرض ہر چیز اس حقیقت کی نشاندہی کرتی ہے کہ جو متن اس وقت ہمارے علم میں ہے اس کے کئی مصنفین ہیں۔ غالب گمان ہے کہ انجلی جس حکل میں آج ہے مصنف کے شاگردوں کے درمیان چکر لگاتی رہی ہو جنہوں نے باب ۲۱ اور اسی طرح کئی امکانی تحسیسے (یعنی ۲۰۳ اور ۱۰۳: ۳۷۰، ۳۷۰: ۲۰۷، ۳۵۰: ۱۸۰) کا اضافہ کیا ہو۔ جمل تک کہ بدکار عورت کا تعلق ہے (۲۷: ۵۸۰) ہر شخص اس بات پر متفق ہے کہ یہ ایک ایسا گلزار ہے جس کا ماقضہ ہاصلہ معلوم ہے اور بعد میں داخل کیا گیا ہے (لیکن پھر بھی مستند صحیح سے تعلق رکھتا ہے) پارہ ۱۳۵: ۱۹ ایک عین شاہد کے دستخط کے طور پر دکھائی دیتا ہے۔ (اوکلمان) جو یو ہتھی کی تمام انجلی میں صرف ایک ہی علیحدہ دستخط ہیں لیکن شار میں کوئی نہیں ہے کہ یہ بعد میں ایزا دیکے گئے ہیں۔

اوکلمان کا خیال ہے کہ اس انجلی میں بعد کے اضافے بالکل ظاہر ہیں۔ جیسے باب ۲۱ جو غالباً حواری کے کسی ایک شاگرد کا کام ہے جس نے انجلی کے اصل متن میں خفیف سی تبدیلیاں خاصی تعداد میں کی ہیں۔

ان تمام نظریات و مفروضات کا حوالہ دینا ضروری نہیں ہے جو ماہرین نے تفسیروں میں بتائے ہیں۔ جو روکارک میسائی مذہب کے نمایت سر بر آورده مصنفین نے چوہنی انجلی کے مرتب کے سوالات پر کیے ہیں اور جو میہل درج کیے جا چکے ہیں وہ یہ بات بتانے کے لیے کافی ہیں کہ اس کی ترتیب و تالیف کے موضوع کے سلسلہ میں کس قدر ابھسن پائی جاتی ہے۔

یو ہتھی کے بیان کردہ قصوں کی تاریخی قدر و قیمت بڑی حد تک بحث اور نزاع کا موضوع بن چکی ہے۔ ان قصوں اور دوسری تین انجلیوں میں تا قص قطعاً بدیکی ہے۔ اوکلمان

اس کے لیے ایک وضاحت پیش کرتے ہیں۔ وہ یوحنائے کے یہاں دوسری انجلیوں کے مصنفوں سے نہ ہب کا ایک مختلف نظریہ ہتاتے ہیں۔ یہ مقامد قصوں کے انتقال کو ان الفاظ سے مختلف کر دیتے ہیں۔ جو درج کیے گئے ہیں۔ نیز اس طریقے سے پھیر دیتے ہیں جس میں وہ بیان کیے گئے ہیں۔ اس طرح مصنف اکثر ان خطوط کو طول دے دیتا اور تاریخ یوسع سے وہی کچھ کھلواتا ہے جو روح القدس نے خود ان پر القا کیے تھے۔ "تفیریز یہ غور کے لیے یہ وہ دلیل ہے جو تضاد کے سلسلہ میں پیش کی گئی ہے۔

یہ امریقینا قابل فہم ہے کہ یوحنائے جنوں نے دوسری انجلیوں کے مصنفوں کے بعد لکھنا شروع کیا اپنے لیے بعض ایسے قصے منتخب کر لیے تھے جو ان کے نظریات کی وضاحت کے لیے موزوں و مناسب تھے۔ یہ امر تعجب خیز نہیں ہونا چاہیے کہ بعض بیانات جو دوسری انجلیوں میں شامل ہیں۔ یوحنائے کی انجلی میں موجود نہیں۔ عالمی ترجمہ نے ایسی چند مثالوں کی نشاندہی کی ہے (صفحہ ۲۸۲) لیکن بعض خلا بمشکل قابل فہم نظر آتے ہیں۔ مثلاً یہ واقعہ کہ عثمانی ربانی کی رسم کا ذکر نہیں کیا گیا ہے۔ یہ بات ناقابل تصور ہے کہ ایک ایسا واقعہ جو عیسائیت کے لیے اس قدر بنیادی حیثیت رکھتا ہو، یعنی اس کی رسم اس کا ذکر یوحنائے جو انجلی کے مصنفوں میں اس قدر مستند سمجھے جاتے ہیں بالکل نہ کریں۔ واقعہ یہ ہے کہ دور ابتداء سے قبل کی دعوت طعام کے ذکر میں وہ خود کو محض حواریوں کے پاؤں دھلانے کے تذکرہ یہودا کی غداری اور پطرس کے انکار تک ہی محدود رکھتے ہیں۔

اس کے مقابلہ میں ایسے قصے موجود ہیں جن میں یوحنائے منفرد ہیں اور جو دوسرے تین حضرات کے یہاں نہیں پائے جاتے۔ عالمی ترجمہ میں ان کا ذکر کیا گیا ہے (صفحہ ۲۸۲) یہاں پھر اس بات پر نظر کی جاسکتی ہے کہ تین مصنفوں نے ان قصوں کی وہ اہمیت نہیں سمجھی جو یوحنائے نے سمجھی تھی۔ لیکن یہ امر مشکل ہے کہ کوئی شخص اس صورت میں چونکہ نہ پڑے جب وہ یوحنائے کے یہاں یوسع کے ظہور کا تذکرہ دیکھے کہ کیوں نکروہ بیکرہ طبریہ کے قریب اپنے حواریوں کے سامنے مردوں میں سے اٹھ کر کھڑے ہو گئے (یوحنائے ۲۱، ۲۲) یہ بیان کسی طرح بھی مجھلیاں پکڑنے کے اس مجرہ سے کم نہیں ہے (جس میں متعدد اضافی تفصیلات موجود ہیں) جو لوقا (۱۰، ۱۱) ایک قصہ کے طور پر جو یوسع کی زندگی میں واقعہ ہوا تھا پیش کرتے ہیں۔ اپنے بیان میں

لوقا یو حتا حواری کی موجودگی کا حوالہ دیتے ہیں۔ جو روایت کے بموجب انجل کے ایک مرتب تھے۔ چونکہ یو حتا کی انجل میں یہ تذکرہ باب ۲۱ کا ایک حصہ ہے جس پر سب کا اتفاق ہے کہ بعد کا اضافہ ہے اس لئے یہ بات آسانی سے سمجھی جاسکتی ہے کہ لوقا کے ہاں یو حتا کا حوالہ چوتھی انجل میں اس کے مصنوعی اضافہ کی دلیل ہے یہوں کی زندگی ایک معلوم تذکرہ کی شکل میں ایک بیان کو ڈھالنے کی ضرورت کسی طرح بھی انجل کے مصنف کی عبارت کو تحریف سے نہیں بچا سکتی تھی۔

ایک اور اہم نکتہ جس پر یو حتا کی انجل میں باقی تین سے اختلاف پایا جاتا ہے وہ ہے یہوں کے مشن کی مدت مرقس، متی اور لوقا اس مدت کو ایک سال بتاتے ہیں۔ یو حتا اس کو دو سال پر پھیلا دیتے ہیں۔ اولگمان اس حقیقت کو نوٹ کرتے ہیں۔ اس موضوع پر عالی ترجمہ کا بیان حسب ذیل ہے:

”مرقس اور لوقا کی انجلیں نیل (گیلیل) کے مقام پر قیام کو طویل بتاتی ہیں، جس کے بعد کوچ ہوتا ہے، جو کم و بیش جو دلیں کی جانب ممتد ہوتا چلا جاتا ہے اور آخر کار یروثلم میں ایک مختصر قیام ہوتا ہے۔ اس کے برخلاف یو حتا ایک علاقہ سے دوسرے علاقہ کی جانب اکثر اسفار کا تذکرہ کرتے ہیں اور جو دلیں کے مقام پر قیام کو طویل بتاتے ہیں۔ خصوصاً یروثلم میں (۱۹:۵، ۱۹:۶، ۱۳:۲، ۱۷:۵، ۲۰:۳۱، ۲۰:۱۳) وہ کئی عیدِ سعی کی تقریبات کا بھی ذکر کرتے ہیں (۱۹:۲، ۱۹:۵، ۱۱:۲، ۱۱:۵۶) اور اس طرح ایک دورِ وزارت قرار دیتے ہیں جو دو سال سے زیادہ مدت تک قائم رہا۔“

ان میں سے کس ایک پر کوئی تقبیح کرے۔۔۔ مرقس پر، متی پر، لوقا پر یا یو حتا پر؟

## انجیلوں کے مأخذ

انجیلوں کا یہ عمومی خاکہ جو یہاں دیا گیا ہے اور جو متون کے تخفیدی جائزہ سے ابھرنا ہے کسی فرد کو بھی ایک ایسے لزیجہ کے بارے میں سوچنے کی جانب مائل کرتا ہے جو ایک ایسے پلان کے ساتھ کالا گیا ہے جس میں تسلسل کی کمی ہے اور بظاہر ناقابل عبور تناقض پلایا جاتا ہے۔ یہ وہ الفاظ ہیں جو اس فیصلہ میں استعمال ہوئے ہیں جو بالکل کے عالمی ترجمہ کے شارصین نے ان پر نافذ کیا ہے۔ ان کی سند پر غور کرنا ضروری ہے کیونکہ اس مضمون کی جائیج پڑتال کے نتائج نہایت شدید اور اہم ہیں۔ یہ بات پہلے ہی دیکھی جا چکی ہے کہ جس زمانہ میں انجیلوں کی سیاست میں اس وقت کی ذہنی تاریخ سے متعلق بعض تصورات نے کس طرح اس ادب کے کچھ بد حواس کرنے والے پہلوؤں کی تشریع کرنے میں غور و فکر کرنے والے قاری کو مدد دی تھی۔ تاہم ضروری ہے کہ اس بات کو جاری رکھتے ہوئے اس امر کا پتہ لگائیں کہ موجودہ زمانے کی کتابیں ان مأخذوں کے بارے میں کیا اطلاع دیتی ہیں جو اپنے متون کو تحریر کرتے وقت انجیلوں کے مرتباً کام میں لائے تھے۔ یہ جانتا بھی وچھپ ہو گا کہ آیا متون کی اس وقت کی تاریخ جب وہ قائم کیے گئے تھے بعض ان پہلوؤں کی تشریع میں مدد و معادن ثابت ہو سکتی ہے جو یہ متون موجودہ زمانے میں پیش کر رہے ہیں۔

کلسا کو قائم کرنے والوں کے زمانہ میں مأخذوں کے مسئلہ تک رسائی نہایت سیدھے سادے انداز میں ہوئی تھی۔ عیسائیت کی ابتدائی صدیوں میں وہ واحد مأخذ جو دستیاب تھا انجلی تھی جس کا مکمل مخطوطہ پہلے پہل پیش کیا گیا تھا۔ یعنی متی کی انجلی۔ مأخذ کا مسئلہ بھی صرف مرقس اور لوقا سے متعلق تھا اس لیے کہ یو حتا کا معاملہ تو بالکل ہی جدا گانہ تھا۔ سینٹ آگسٹائن کا کہنا ہے کہ مرقس جو زدائی ترتیب میں دوسرے نمبر پر آتے ہیں متی سے متاثر ہوئے تھے اور انہوں نے ان ہی کی کتب کی تلحیح کر دی تھی۔ انہوں نے مزید بتایا کہ لوقا نے جو

مخطوطات کے انتبار سے تیرے درجہ پر آتے ہیں ان دونوں سے مواد حاصل کیا۔ ان کا ابتدائیہ اس امر کی نشاندہی کرتا ہے اور اس پر پلے ہی بحث کی جا چکی ہے۔

اس زمانہ کی تفسیریں بیان کرنے والے ماہرین اس بات کا انداز لگانے کی اتنی ہی ملاحت رکھتے ہیں جتنی ہم کہ متون اور دو یا تین کتب متفقہ کی مشترک آیات کی کثیر تعداد کے مابین کس درجہ مطابقت ہے۔ آج کل بالکل کے عالمی ترجمہ کے شارحین مندرجہ ذیل اعداد فراہم کرتے ہیں۔

مرقس، لوقا اور متی کی تینوں انجلیوں کی مشترک آیات..... ۳۳۰

مرقس اور متی کی مشترک آیات..... ۱۷۸

مرقس اور لوقا کی مشترک آیات..... ۱۰۰

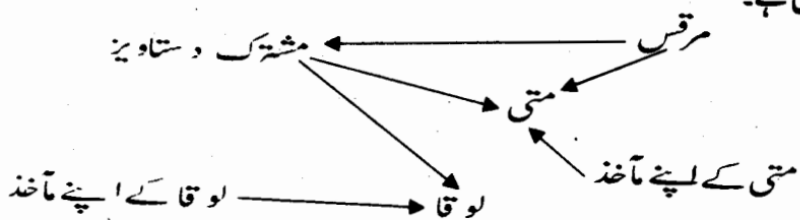
متی اور لوقا کی مشترک آیات..... ۲۳۰

پہلی تین انجلیوں میں سے ہر ایک کے ساتھ مفرد آیات کی تعداد حسب ذیل ہے:-  
متی ۳۳۰، مرقس ۳۵۰ اور لوقا ۵۰۰۔

ابتدائی دور کے عیسائی مصنفوں (فادرس آف دی چرچ) کے زمان سے لے کر اخخاروں صدی عیسوی کے اختتام تک ذیروں ہزار سال کی مدت گذر گئی اور کوئی مسئلہ کھڑا نہیں ہوا کہ انجلیوں کے مرتباً کے مأخذوں کا پتہ چالایا جائے۔ لوگ روایت پر چلتے رہے۔ ازمنہ جدید میں جا کر ان اعداد کی بنیاد پر کہیں یہ بات محض کی گئی کہ انجلی کے انجلی کے ہر مصنف نے دوسروں سے مواد لیا اور اپنے ذاتی نظریات کے مطابق اپنے مخصوص انداز میں اس کو ترتیب دے دیا۔ زیادہ زور بیان کرنے کے لیے مواد کے جمع کرنے پر دیا گیا۔ یہ مواد ایک طرف تو ان قوموں کی زبانی روایات پر مبنی تھا جن سے یہ حاصل ہوا تھا اور دوسری طرف اس تحریری آرائی مأخذ سے حاصل ہوا تھا جو دوبارہ مظہر عام پر نہیں آسکا ہے۔ یہ تحریری مأخذ یا تو سیکھا مواد تھا یا مختلف روایتوں کے بہت سے ٹکڑے تھے جن کو ترتیب دے لیا گیا اور اسی کو انجلی کے ہر مرتب نے اپنے جدید کام کو تکمیل دینے میں استعمال کیا۔

تقریباً گذشتہ سو سال سے زیادہ گزرے مطالعہ نے ان نظریات تک پہنچا ہے جو زیادہ تفصیلی ہیں اور جو انتداد زمانہ سے اور بھی زیادہ پیچیدہ ہو جائیں گے۔ جدید نظریات میں پہلا نام

نہاد "ہوٹنماں کا دو ماغذی" نظریہ ہے (۱۸۶۸ء)۔ اول مان اور عالمی ترجمہ اس بات کی وضاحت کرتے ہیں کہ اس نظریہ کے بوجب متی اور لوقا دونوں ایک مرقس سے متاثر ہوئے ہوں اور دوسری جانب کسی دوسری مشترک دستاویز سے جو اس کے بعد صالح ہو گئی ہے۔ علاوہ اذیں پسلے دو میں سے ہر ایک کے اپنے ذاتی ماغذہ بھی ہیں اس بات سے مندرجہ ذیل خاکہ کی جانب رہبری ہوتی ہے۔



اوکلمن محولہ بالا پر حسب ذیل نکات کو سامنے رکھ کر تنقید کرتے ہیں:

((۱)) مرقس کی تصنیف جس کو لوقا اور متی دونوں کام میں لائے وہ غالباً مصنف کی انجیل نہیں تھی بلکہ اس کا ایک ابتدائی نسخہ تھا۔

((۲)) اس خاکہ میں زبانی روایت پر کافی زور نہیں دیا گیا ہے۔ یہ بے انتہا اہمیت کا حامل دکھائی دیتا ہے۔ کیونکہ تھا اسی میں یسوع کے الفاظ کو محفوظ رکھا گیا ہے اور تمیں یا چالیس سال کی مدت کے دوران اس کے مشن کے تذکرے کو قائم و برقرار رکھا گیا ہے کیونکہ انجیل کے مرتبین میں سے ہر ایک اس عیسائی فرقہ کا حصہ ایک ترجمان تھا جس نے زبانی روایت کو تحریر کا جامہ پہننا یا۔

یہی وہ چیز ہے جس سے یہ نتیجہ اخذ کرنا ممکن ہوا کہ جو انجیلیں اس وقت موجود ہیں وہ پرتو ہیں اس واقعیت کا جو ابتدائی میسمانی فرقے یسوع مسیح کی حیات اور پادریوں کی جماعت کے بارے میں رکھتے تھے۔ وہ ان عقائد اور دینی تصورات کی آئینہ دار بھی ہیں جن کے انجلیلوں کے مرتبین ترجمان تھے۔

انجیل کے ماغذوں پر متن سے متعلق تنقید کے جدید ترین مطالعہ نے یہ امر صاف طور پر واضح کر دیا ہے کہ متومن کی تکمیل میں اور بھی زیادہ چیخیدگی اختیار کی گئی ہے۔ قادر بے نوے اور بو اسماں نے جو یہ علم کے بائبل سکول کے پروفیسر ہیں (۱۹۷۳ء - ۱۹۷۴ء) ایک کتاب

میں جس کا نام "انتحیل اربد کا خاکہ" ہے، اس بات پر زور دیا ہے کہ متن کا ارتقا ان مارچ سے ہوا جو روایت کے ارتقا کے متوالی اور پہلو بہ پہلو ہے۔ یہ ان تناخ گپ پر دلالت کرتا ہے جو قادر بے نوے نے قادر بوسار کی تحریر کے حصہ کے ابتدائی میں قائم کیے ہیں۔ وہ ان کو حسب ذیل الفاظ میں پیش کرتے ہیں:

"..... اس بیان و عبارت کے الفاظ اور شکل جو روایت کے ایک طویل ارتقاء سے برآمد ہوئے ہیں، اس قدر مستند نہیں جیسے کہ شروع کی عبارت کے ہیں۔ اس کتاب کے بعض قارئین غالباً یہ جان کر تھیں یا متوجہ ہوں گے کہ یہوں کے بعض اقوال حکایتیں یا اپنے انجام کے متعلق ان کی پیش گویاں اس انداز سے بیان نہیں کی گئی تھیں، جس انداز سے ہم آج ان کو پڑھتے ہیں۔ بلکہ وہ ان لوگوں کے ہاتھوں بدل دی گئی ہیں یا تحریف کردی گئی ہیں جنہوں نے ان کو ہم تک منتقل کیا ہے۔ یہ بات ان لوگوں کے لیے جو اس قسم کی تاریخی تحقیق کے خواگر نہیں ہیں جو حریت کا موجب یا ایک شرمناک واقعہ ہوگی۔"

متومن میں تبدیلیاں یا تحریفات جو ان لوگوں کے ہاتھوں ہوئے جنہوں نے ان متومن کو ہم تک منتقل کیا ایک ایسے طریقہ سے انجام پائیں جس کی قادر بوسار ایک انتہائی پچیدہ شکل کے ذریعہ سے شروع کرتے ہیں۔ یہ ایک نام نہاد "دو ماغذی نظریہ" کی ارتقائی شکل ہے۔ اور یہ متومن کی جانچ اور ان کے موازنہ کا ایک ایسا ماصل ہے جس کی تحقیص یہاں کرنا ممکن نہیں۔ جو قارئین مزید تفصیلات حاصل کرنے کے خواہشند ہیں وہ اس ابتدائی تحریر سے رجوع کریں جو "لے ایڈی ٹیون و سرف پاری" نے شائع کی ہے۔

چار بنیادی دستاویزات۔ اے۔ بی۔ ہی اور کیوں انجلیوں کے ابتدائی ماقضات کو ظاہر کرتے ہیں۔ (ملاحظہ ہو عام شکل صفحہ ۲۹۔۳۰)

دستاویز "اے" ایک یہودی عیسائی ماقض سے حاصل ہوئی ہے۔ متی اور مرقس دونوں کو اس سے تحریک ملی۔

دستاویز "بی" دستاویز "اے" کی ایک وضاحت ہے۔ جو بے دین، مع عیسائی کلیساوں میں استعمال کیے جانے کے لیے تیار کی گئی تھی۔ سوائے متی کے، انجلیوں کے جملہ مرتبین کو اس

سے تحریک ہوئی ہے۔

دستاویز "سی" سے مرقس، لوقا اور یوحنا کو تحریک ہوئی۔

دستاویز "کیو" متی اور لوقا کے مشترکہ مأخذات میں سے اکثر پر مشتمل ہے۔

یہ اس "دو مأخذی نظریہ" میں مشترک دستاویز ہے جس کا حوالہ پہلے دیا جا چکا ہے۔

ان بیانی دستاویزات میں سے کسی سے بھی وہ قطعی اور فیصلہ کن متون تیار نہیں ہوئے جو آج ہمارے علم میں ہیں۔ ان اشاعتوں اور آخری اشاعتوں کے درمیان، متوسط تم کی اور اشاعتیں ہیں۔ متوسط متی، متوسط مرقس، متوسط لوقا اور متوسط یوحنا۔ ان چار متوسط دستاویزات سے ہی چاروں انجیلوں کے آخری شیخ تیار ہوئے۔ نیزان ہی نے دوسری انجیلوں کے آخری تناظر نہیں کے لیے تحریک پیدا کی۔ صرف اس شکل پر نظر ڈالتا ہے۔ اسی سے اس پیچیدہ تعلق کا پتہ چل جائے گا جس کا انعام مصنف نے کیا ہے۔

صحیفوں کی تحقیق کے یہ نتائج بڑی اہمیت کے حامل ہیں، ان سے یہ بات معلوم ہوئی ہے کہ کس طرح انجیل کے متون کی ایک تاریخ ہے (جس پر بعد میں بحث کی جائے گی) فادر یوسف اسماں کے الفاظ میں ایک ما قبل تاریخ بھی ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ آخری نہیں کے ظہور میں آنے سے پہلے ان کو متوسط دستاویزی درج کی تبدیلی سے بھی گزرا پڑا ہے۔ اس طرح مثال کے طور پر اس بات کی تشریح کرنا ممکن ہے کہ مسیح کی زندگی سے ایک نہایت معروف قصہ جیسے مچھلی پکڑنے کا ماجھہ، لوقا کی انجیل میں ایک ایسے واقعہ کے طور پر پیش کیا گیا ہے جو مسیح کی زندگی میں پیش آیا تھا اور یوحنا کے ہاں اس کو رفع مسیح کے بعد ان کے ظہور کے طور پر دکھلایا گیا ہے۔

ذکر وہ بلا بحث سے ہو نتیجہ مستحب ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ جب ہم انجیل کا مطالعہ کرتے ہیں تو ہمیں ذرا بھی اس بات کا لیقین نہیں ہوتا کہ ہم مسیح کے الفاظ پڑھ رہے ہیں۔ فادر بیونے انجیل کے قارئین سے خطاب کرتے ہیں اور ان کو متنبہ کرتے ہوئے حسب ذیل صدر ان کو دیتے ہیں۔ "اگر قاری ایک سے زیادہ حالت میں اس خیال کا دامن ہاتھ سے چھوٹنے پر مجبور ہو جائے کہ وہ یسوع کی آواز برہا راست سن رہا ہے تب بھی یہ سمجھ لے کہ وہ کلیسا کی آواز تو سنتا ہے اور وہ اس پر اسی طرح مالک کے روحاں مقررہ ترجمان پر بھروسہ کرے کہ اسی

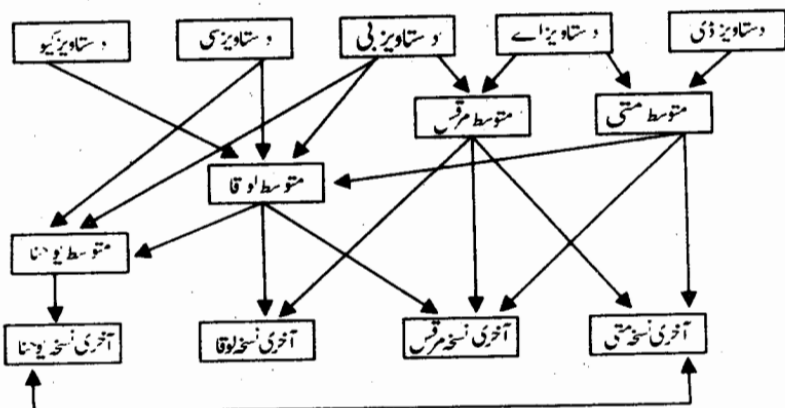
نے طویل عرصہ تک اس سطح ارض پر گنتگو کی تھی اور اب وہ اپنے جمال روحانی کے پردے سے ہم سے ہم کلام ہے۔“

بعض متن کی غیر مستند عبارتوں کو دوسرا ویٹ کن کونسل کے ذریعہ حاصل ہونے والے الامام پر بنی اعتمادی آئین میں مستعمل عبارت کے ساتھ کیے اس طرح مطابقت دی جا سکتی ہے کہ ہمیں مخالف بیان پر یقین آجائے۔ یعنی یسوع کے الفاظ کے صحیح طور پر منتقل ہونے کا۔ ”یہ چاروں انجیلیں جن کو یہ (کلیسا) نہایت یقین کے ساتھ تاریخی اعتبار سے مستند قرار دتا ہے، نہایت دیانتداری سے وہ باعثِ منتقل کرتی ہیں جو حضرت عیسیٰ ﷺ ابن اللہ نے نوع انسانی کے درمیان رہتے ہوئے اپنی حیات میں واقعی کی، یا تائی تھیں تاکہ ان کی ابدی نجات ممکن ہو۔ اور یہ سلسلہ اس دن تک جاری تھا جب ان کو آسمان پر اٹھایا گیا۔“

یہ بالکل واضح ہے کہ یہ وہلم کے پابندیکل سکول کا کام کونسل کے اعلان کی قطعاً تردید کرتا ہے۔

## ایم۔ ای بوسار۔ چاروں انجیلوں کا خاکہ۔ عمومی نقشہ

### سنپلیس وے کیترالوا انرزلیہ



دستاویزات اے، بی، سی، گیو = بنیادی دستاویزات جو متوں کی ترتیب میں مستعمل ہوئی ہیں۔

متوسط  
متن کا متوسط نسخہ

## متون کی تاریخ

اگر کوئی شخص یہ سمجھے تو وہ غلطی کرے گا کہ انجلیس جب ایک مرتبہ لکھی گئیں تو ان میں نوزائیدہ عیسائیت کے بنیادی صحیحے شامل تھے اور لوگ ان سے اسی طرح رجوع کرتے تھے جس طرح عمد نامہ قدیم سے۔ اس وقت اولین سند بنیانی روایت تھی جس کو یوسع کے ارشادات اور حواریوں کی تعلیمات کا ذریعہ قرار دیا جاتا تھا، اشاعت کے لیے پہلی تحریریں پالے خلوط تھے اور وہ انجلیوں سے کافی عرصہ پہلے سے رواج پاچکے تھے۔ وہ بہر حال کئی وہ سال پہلے صبط تحریر میں آپکے تھے۔

یہ بات پہلے ہی بتائی جا چکی ہے کہ اس بات کے بر عکس جو آج بھی بعض شارحین لکھ رہے ہیں، ۲۰۰۱ء سے پہلے کوئی بھی ایسا شاہد موجود نہیں تھا جس کو یہ علم ہو کہ انجلی کے کسی مجموعے کا کوئی نئے موجود تھا۔ ۲۰۰۷ء کے بعد جا کر کہیں یہ معلوم ہوا کہ چاروں انجلیوں نے شریعت کے لزیج کا درجہ پایا۔

عیسائیت کے ابتدائی ایام میں، یوسع کے حالات کے سلسلہ میں بہت سی تحریریں رائج تھیں۔ وہ بعد کے زمانہ میں استناد کے طور پر محفوظ نہیں رکھی گئیں اور کلیسا نے ان کو چھپا دینے کا حکم دے دیا اور اس لیے ان کا نام ”اسفار حرف“ پڑ گیا۔ ان کتابوں کے بعض متون اچھی طرح باقی رہ گئے۔ ان کو اس حقیقت سے فائدہ پہنچ گیا کہ وہ مقبول عام تھے۔ یہ مقولہ ہے عمومی ترجیح کا۔ یہی بات برنباس کے خطوط کے لیے بھی صحیح تھی کہ بد قسمی سے دوسری تحریریں نہیں درندگی سے نکال ڈالی گئیں اور ان کے صرف نکٹرے باقی رہ گئے۔ ان کو غلطی کے نامہ برقرار دے دیا گیا اور عقیدت مندوں کی نظریوں سے چھپا دیا گیا۔ اسکی کتابیں جیسی نظارت کی انجلیس، عبرانیوں کی انجلیس اور مصریوں کی انجلیس، جن کا علم ابتدائی پا دریوں کے اقتباسات سے ہوتا تھا پھر بھی مستند شرعی انجلیوں سے خاصاً گرا تعلق رکھتی تھیں۔ یہی بات طالمس کی انجلی اور برنباس کی انجلی پر صادق آتی ہے۔

ان اسفار محرفہ حتم کی تحریروں میں بعض فرضی تفصیلات ہیں جو عوای نویت کی داستانوں کی پیداوار ہیں۔ اسفار محرفہ کے سلسلہ میں جو کتابیں لکھی گئی ہیں ان کے مصنفوں پورے وثوق کے ساتھ ایسی عبارتیں بھی وہ راتے ہیں جو حق وحی مضمونہ خیز ہیں۔ تاہم اس حتم کی عبارتیں تمام انجلیسوں میں دکھائی دیتی ہیں۔ ذرا ان واقعات کے فرضی بیانات پر غور کیجئے جو متی کے ادعاء کے بوجب صحیح کی رحلت کے موقع پر روپا ہوئے تھے۔ اس بات کا امکان موجود ہے کہ عیسائیت کی تمام ابتدائی تحریروں میں ایسی عبارتیں مل جائیں جن میں سمجھی گئی کی کی ہو۔ اس بات کو تسلیم کرنے کے لیے کافی دیانتداری کا اظہار کرنا پڑے گا۔

صحیح سے متعلق لٹرچر کی کثرت نے کلیسا کو اس جانب مائل کیا کہ جب موخر الہ ذکر ترتیب کے مرحلہ سے گزر رہا تھا۔ اس وقت اس میں قطع و برد سے کام لے۔ غالباً ایک سی انجلیسوں دبادی گئیں۔ صرف چار کو باقی رکھا گیا۔ اور عمد نامہ جدید کی تحریرات کی سرکاری فرست میں اس طرح ان کو جگہ دی گئی کہ وہی سلسلہ و مصدقہ کتب کملائی جانے لگیں۔

دوسری صدی عیسوی کے وسط میں سنوب (۷۱) کے مارسیون (۱۸) نے کلیسا میں مقتدرین پر بڑا زور ڈالا کہ وہ اس بارے میں سخت رویہ اختیار کریں۔ یہ صاحب یہودیوں کے پکے دشمن تھے اور اس وقت انہوں نے سارے عمد نامہ قدیم اور ان تحریروں میں سے جو یہود کے بعد وجود میں آئی تھیں اور عمد نامہ قدیم سے کافی قریبی تعلق رکھتی تھیں یا جو یہودوی عیسائی روایت سے حاصل ہوئی تھیں، ہر ایک کو مسترد کر دیا۔ مارسیون نے صرف لوقا کی انجلیل کی اہمیت کو تسلیم کیا اس لیے کہ ان کا عقیدہ تھا کہ لوقا پال اور ان کی تحریروں کے ترجمان ہیں۔

کلیسا نے مارسیون کو گمراہ قرار دے دیا اور اپنی مستدر کتاب میں پال کے تمام خطوط شامل کر لیے۔ لیکن متی، لوقا، مرقس اور یوحنا کی دوسری انجلیسوں شامل کر لیں۔ انہوں نے کئی دوسری تحریروں کا بھی اضافہ کر لیا۔ جیسے رسولوں کے اعمال۔ پاہیں ہمہ پہلی صدی عیسوی کے دوران وقوع کے ساتھ ساتھ سرکاری فرست میں روبدل ہوتی رہی۔ کچھ عرصہ وہ تحریریں جو بعد میں مستدر نہیں کہی گئیں (یعنی اسفار محرفہ) وہ اس میں شامل رہیں۔ جب کہ دوسری تحریریں جو آج کل کے عمد نامہ جدید کے مستدر نئے میں شامل ہیں، اس وقت اس سے خارج کر

دی گئی تھیں۔ یہ سکھش کو نسل آف ہپور یکس (Hippo Regius) تک جو ۳۹۳ء میں اور کار تصحیح میں ۷۹۳ء میں ہوئی جا ری رہی۔ تاہم چاروں انجلیس اس میں شامل رہیں۔ قادر بوس اسکار کے ساتھ اس کیش مقدار لٹرچر کے محدود ہونے پر افسوس کا اظہار کیا جائے جس کو کلیسا نے اسفار حرفہ قرار دے دیا تھا۔ حالانکہ اس کی ایک تاریخی اہمیت تھی۔ مذکورہ بالا مصنف نے اس چیز کو اپنی چار انجلیوں کے خلاصہ میں سرکاری انجلیوں کے ساتھ جگہ دی ہے۔ وہ بیان کرتا ہے کہ یہ کتابیں چوتھی صدی عیسوی کے اختتام کے لگ بھگ زمانہ تک موجود تھیں۔

یہ وہ صدی تھی جس میں ان چیزوں کو باقاعدگی نصیب ہوئی۔ انجلیوں کے قسم ترین مخطوطے اسی زمانہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ اس سے پہلے کی دستاویزات یعنی تیسرا صدی عیسوی کے طومار اور غالباً ایک دوسری صدی عیسوی کا ہم تک صرف جزوی طور پر پہنچے ہیں۔ دو قدم مترین چھپی مخطوطے یونانی زبان میں ہیں اور چوتھی صدی عیسوی کے ہیں۔ وہ کوڈیکس وینکانس (کتاب وینی کن) ہے جس کو کتب خانہ وینی کن میں محفوظ رکھا گیا ہے۔ اور اس کے بارے میں یہ معلوم نہیں کہ وہ کہاں سے دستیاب ہوا تھا اور کوڈیکس سینا نیکس (کتاب سینانی) ہے جو کوہ بینا پر لاطھا اور اب برلش میوزیم لندن میں محفوظ ہے۔ ہانی الذکر میں دو اسفار حرفہ کی کتابیں شامل ہیں۔

عاليٰ ترجمہ کے مطابق دو سو پچاس دوسرے معلوم طومار دنیا بھر میں موجود ہیں، جن میں سب سے آخر پندرہویں صدی عیسوی کا ہے لیکن عمد نامہ جدید کے ان تمام نسخوں میں جو ہم تک پہنچے ہیں یکسانیت نہیں ہے۔ اس کے برعکس ان کے درمیان مختلف درجہ کے اہمیت رکھنے والے فرق نظر آنا ممکن ہے لیکن وہ خواہ کتنے ہی اہم ہوں، ان کی تعداد یہی شے بہت زیادہ رہی ہے۔ ان میں سے بعض کا تعلق بعض قواعد زبان کی جزئیات کے اختلاف سے ہے اور بعض کالغات سے یا ترتیب الفاظ سے۔ تاہم مخطوطات کے مابین کہیں ایسے بھی اختلافات دکھائی دے جاتے ہیں جو تمام عبارتوں کے مفہوم کو متاثر کر دیتے ہیں۔ اگر کوئی شخص چاہے کہ وہ متن کے اختلافات کی وسعت کا پتہ چلائے تو اس کو صرف ایک نظر "نوم یسٹا میشم گریں" (یونانی کا عمد نامہ جدید) پر ڈالنا ہو گا اس کتاب میں برائے نام یونانی متن کا "درمیان کا راستہ" اختیار کیا

گیا ہے۔ یہ مختلف تحریروں کو ملا کر ایک نسخہ تیار کیا گیا ہے جس میں ایسے حواشی دیئے گئے ہیں جن میں مختلف نسخوں میں پائے جانے والے تمام اختلافات شامل ہیں۔

کسی متن کے متند ہونے کا اور سب سے زیادہ مقدس مخطوط کا مسئلہ بھی یہی بحث و تجھیس کے لیے کھلا رہتا ہے۔ کوڈیکس وینکافس (کتاب ویٹ کن) اس کی ایک اچھی مثال ہے۔ جو چہہ ویٹ کن شی نے ۱۹۶۵ء میں مرتب کیا تھا اس میں مرتبین کی جانب سے ایک ایسا حاشیہ شامل ہے جس میں ہمیں بتایا گیا ہے کہ ”اس کے نقل کیے جانے کے کئی صدی بعد (جو یقین ہے کہ دسویں یا گیارہویں صدی کے قریب کا زمانہ ہے) ایک کاتب نے سوائے ان کے جن کو اس نے غلط سمجھا تمام حروف پر سیاہی پھیر دی۔“ متن میں اسکی عبارتیں موجود ہیں جن میں ابتدائی حروف ہلکے باداہی رنگ کے نیچے سے اب بھی نظر آتے ہیں جو باقی عبارت سے جو گرے باداہی رنگ میں ہے واضح طور پر مختلف معلوم ہوتی ہے۔ اس بات کی کوئی علامت و کھالی نہیں دیتی کہ یہ اصل کا صحیح نمونہ ہے۔ اس کے علاوہ حاشیہ میں یہ بھی بتایا گیا ہے کہ ”کئی صدیوں کے دوران مخطوط میں جو صحت کی گئی ہے یا حاشیہ چڑھایا گیا ہے اس میں جو مختلف ہاتھ لگے ان کو ابھی تک تینک کے ساتھ نہیں پہچانا گیا ہے۔ جب متن پر سیاہی پھیری گئی اس وقت چند تصمیمات ضرور کی گئی تھیں۔“ تمام مذہبی نوشتوں میں متن کو چوتھی صدی کی نقل بتایا جاتا ہے۔ یہ معلوم کرنے کے لیے کہ ہو سکتا ہے مختلف ہاتھوں نے صدیوں بعد متن میں تبدیلی کی ہو، ہر ہنچ کے لیے ضروری ہے کہ وہ ویٹ کن میں دستیاب ہونے والے مأخذوں سے رجوع کرے۔ اس کا جواب یہ دیا جا سکتا ہے کہ مقابلہ کے لیے دوسرے متنوں کو کام میں لایا جا سکتا ہے لیکن ان تبدیلیوں کے درمیان انتخاب کرنا کس طرح ممکن ہے جو مفہوم کو بدل دیتی ہیں؟ یہ ایک اچھی طرح جانی پہچانی حقیقت ہے کہ ایک نمایت ہی قدیم کاتب کی صحیح سے اصلاح شدہ متن کو فیصلہ کن انداز میں پیش کیا جا سکتا ہے۔ ہم بعد میں دیکھیں گے کہ فارقلیط سے متعلق یو حتاکی ایک عبارت میں صرف ایک لفظ کی تبدیلی سے اس کے معنی بدل جاتے ہیں اور دینی لفظ نظر سے دیکھنے تو اس کے مفہوم میں بالکل یہ تبدیلی ہو جاتی ہے۔

اوکھاں اپنی کتاب ”عد نامہ جدید“ میں اختلافات کے موضوع پر حسب ذیل تحریر پیش کرتے ہیں۔

”بعض اوقات موخر الذکر نتیجہ ہوتے ہیں بلاقصد سوکا۔ نقل کرنے والے سے کوئی لفظ چھوٹ جاتا ہے۔ یا اس کے بر عکس دو مرتبہ لکھا جاتا ہے، یا ایک جملہ کا پورا مکمل لاپرواہی کے سبب ترک ہو جاتا ہے، کیونکہ مخطوطہ میں، جس کی نقل کی جاری ہے، یہ مکمل بالکل ایک سے ہی دو الفاظ کے درمیان استعمال ہوا تھا۔ بعض اوقات دیدہ و دانستہ تصحیحات کی گئی ہیں جو یا تو اس لیے ہوتی ہیں کہ نقل کرنے والے کو یہ آزادی رہی ہے کہ وہ متن کو اپنے خیالات کے مطابق درست کر لے یا اس کو کسی دوسرے راجح وقت متن سے مطابقت پیدا کرنے کے لیے کچھ ایسی استادانہ سی و کوشش کی ہے کہ کوتاہیاں کم سے کم ہو گئیں۔ جب آہستہ آہستہ عمد نامہ جدید کی تحریریں ابتدائی عیسائی لڑپچھے سے الگ ہو گئیں، اور انہوں نے مقدس صحفہ کا درجہ حاصل کر لیا، تو اب نقل کرنے والوں نے وہ آزادی برتنے میں تذبذب اختیار کیا جو ان کے اسلاف برت پکے تھے۔ انہوں نے یہ خیال کرنا شروع کر دیا کہ ہم ایک مستند متن کی نقل کر رہے ہیں۔ حالانکہ حقیقت میں وہ ان تحریفات کو لکھتے چلے آرہے ہیں۔ آخر میں یہ ہوا کہ نقل کرنے والے نے بعض اوقات ایک مهم عبارت کی وضاحت کے لیے حاشیہ میں تحریری نوٹ چڑھا دیئے۔ بعد میں نقل کرنے والے نے یہ خیال کرتے ہوئے کہ وہ جملے جو حاشیہ میں دکھائی دے رہے ہیں۔ میرے پیشوور سے اصل عبارت میں شامل ہونے سے رہ گئے تھے ضروری سمجھا کہ حاشیے کے ان نوٹوں کو متن میں شامل کر دے۔ اس عمل نے نئے متن کو اکثر اوقات اور بھی زیادہ مبہم کر دیا۔“

بعض مخطوطوں کے لکھنے والوں نے کبھی کبھی متن کے معاملے میں ضرورت سے زیادہ ہی آزادی بر تی۔ یہ حال مولہ بالادو مخطوطات کے بعد اکثر مقدس مخطوطوں میں سے ایک کا ہوا۔ اور وہ ہے چھٹی صدی کا ”کوڈیکس بڑائی کیناء بر گیانس“ (Codex Bzae Cantabrigiensis) لکھنے والے نے غالباً لوقا اور متی کے یہاں صحیح کے نسب نامہ میں فرق محسوس کیا۔ لہذا اس نے اپنے لوقا کے نفحہ میں متی کے نسب نامے کو درج کر دیا۔ لیکن چونکہ ہانی الذکر میں اول الذکر کے مقابلہ میں کم نام شامل تھے تو اس نے زائد ناموں کے ساتھ (توازن قائم رکھے بغیر) ان کو جوڑ دیا۔ کیا یہ کہنا ممکن ہے کہ لاطینی ترجیح جیسے کہ سینٹ جیروم کا چھٹی صدی کا دلگیٹ یا

قدم ترجمہ (ویش اٹالا) یا شامی اور قبطی ترجمے بنیادی یونانی مخطوطات کی بہ نسبت زیادہ مطابق اصل ہیں؟ ہو سکتا ہے کہ وہ ایسے مخطوطات سے تیار کیے گئے ہوں جو محلہ بلا مخطوطات سے زیادہ پرانے ہوں۔ اور آج کے دن منقوص ہو گئے ہوں، ہمیں اس کا علم نہیں ہے۔

یہ امر بھی ممکن رہا ہے کہ ان شخصوں میں بہت سوں کی اس طرح جماعت بندی کر دی جائے کہ ان سب میں مشترک علامات کی ایک خاص تعداد موجود ہو۔ اولمپیا کے بیان کے بموجب اسے اس طرح واضح کیا جاسکتا ہے۔

ایک نام نہاد شامی متن جس کا ڈھانچہ قدم ترین مخطوطات کی اکثریت کی جانب رہبری کرتا ہے۔ یہ متن وسیع پیانے پر فن طباعت کی بدولت چھٹی صدی عیسوی سے عصر ما بعد تک پورپ بھر میں پھیلتا رہا۔ ماہرین کا کہنا ہے کہ یہ غالباً بدترین متن ہے۔

ایک نام نہاد مغربی متن مع قدم لاطینی نئے اور "کوڈیکس بڑائی کیناء برگیانس" (Codex Bazae Cantabrigiensis) جو یونانی اور لاطینی دونوں زبانوں میں ہے عالمی ترجمے کے بموجب اس کی خصوصیات میں سے ایک یہ ہے کہ اس کا واضح رجحان تشریفات، غلط مواد اور ہم آہنگی پیدا کرنا (تاوبلات) ہے۔

وہ نام نہاد غیر محسین متن جس میں کتاب ویٹی کن اور کتاب سینا شال ہیں اس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ بڑے پیمانہ پر پاک اور بے میل ہے۔ عمد نامہ جدید کے جدید ایڈیشن اس کے فوراً بعد وجود میں آجائے ہیں۔ اگرچہ اس کے اپنے نقص ہیں (عالمی ترجمہ)

متن سے متعلق جدید دور کی تمام تنقید اس اعتبار سے جو کچھ کر سکتی ہے وہ یہ ہے کہ وہ کو شش کرے اور "ایک ایسے متن کو تشكیل دے جس میں اس بات کا سب سے زیادہ امکان ہو کہ وہ ابتدائی متن کے بالکل قریب آجائے۔ کسی حالت میں بھی خود ابتدائی متن کی جانب مراجعت کرنے کی کوئی امید نہیں ہو سکتی۔" (عالمی ترجمہ)



## حوالی

- ۱۔ کا پورناؤم کے مقام پر محسول وصول کرنے پر تھیات تھے۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کے ظہور پر ان کے پیروؤں میں شامل ہو گئے۔ بارہ حواریوں میں شمار کیے جاتے ہیں۔ عام طور پر لیوی کے نام سے پہچانے جاتے ہیں۔ روایت کے بحسب پہلی انجل کے مرتب ہیں۔ (مترجم)
- ۲۔ اس انجل کے اور حصہ میں متی پھر اس واقعہ کا حوالہ دیتے ہیں۔ لیکن زمانے کے بارے میں صحیح تین نہیں کرتے (۱۹، ۳۰) یعنی بات لوقا کے بارے میں صحیح ہے (۱۹، ۳۲-۳۹) ہم بعد میں بھیس گے کہ کس طرح مرقس (کی انجل) میں یوسف کو یہ اعلان کرتے ہوئے بتایا گیا ہے کہ اس نسل کو کوئی نشان نہیں دیا جائے گا۔ (مرقس ۸، ۱۱) اصل عبارت یہ ہے۔
- ”پھر فرمی کل کراس سے بحث کرنے لگے اور اسے آزمائے کے لئے اس سے کوئی آسمانی نشان طلب کیا۔ اس نے اپنی روح میں آہ کھینچ کر کہا ”اس زمانہ کے لوگ کیوں نشان طلب کرتے ہیں؟ میں تم سے حق کھاتا ہوں کہ اس زمانہ کے لوگوں کو کوئی نشان نہیں دیا جائے گا۔“
- ۳۔ پورا نام جان مارک ہے۔ ان کا شمار انجل کے مرتبین میں ہوتا ہے۔ پال یا پلوس کے رشت کار تھے۔ پہلی صدی عیسوی کے دوسرے ربع میں موجود تھے۔ روایت ہے کہ انہوں نے دوسرے نمبر کی انجل مرتب کی تھی۔ (مترجم)
- ۴۔ اسی گھڑی اس نے بہتوں کو بیماریوں اور آنفوں اور بری روحوں سے نجات بخشی اور بہت سے انہوں کو پیٹائی عطا کی۔
- ۵۔ میں بدروحوں کو بعلزبون کی مدد سے نکالتا ہوں تو خدا کی بادشاہی تمہارے پاس آ جائی۔
- ۶۔ سینٹ لوقا۔ انجل کے مرتب ایک فرانسیسی اور سینٹ پال کے حواری۔ روایتی طور پر تیری انجل انہوں نے مرتب کی۔ اس کے علاوہ رسولوں کے اعمال کے مرتب بھی وہی خیال کیے جاتے ہیں۔ (مترجم)
- ۷۔ پورا نام یُشش فلاڈیش سالی نس و میسا یا نس تھا (۳۰-۸۱) رومتہ الکبری کا دوسرا فلاڈی شہنشاہ تھا۔ اپنے باپ کے دور حکومت میں وہ مسلم کا محاصرہ کیا اور اس پر قبضہ کر

- لیا۔ اس کا دور حکومت رعلیا کی خوشحالی کا دور سمجھا جاتا ہے (ترجمہ)۔ ۸۔
- یو جا کے ساتھ مقابلہ کرنا ممکن نہیں ہے کیونکہ وہ مصائب سچ کے قبل آخری کھانے کے دوران عشاٹے رہانی کی رسم کا کوئی حوالہ نہیں دیتے۔ ۹۔
- اس نے اس سے کما "تو نے خود کہہ دیا۔ جب وہ کھا رہے تھے تو یوس نے روٹی لی اور برکت دے کر توڑی اور شاگردوں کو دے کر کمالو کھاؤ۔ یہ میرا بدن ہے۔ پھر پالہ لے کر شکر کیا اور ان کو دے کر کھاتم سب اس میں سے پو۔ کیونکہ یہ میرا وہ عمد کا خون ہے جو بھیروں کے لیے گناہوں کی معافی کے واسطے بھایا جاتا ہے۔" (متی کی انجیل ۲۶:۲۶-۲۹)۔ ۱۰۔
- پھر اس نے روٹی لی اور شکر کے توڑی اور یہ کہہ کر ان کو دی کہ "یہ میرا بدن ہے جو تمہارے واسطے دیا جاتا ہے۔ میری یادگاری کے لیے یہی کیا کرو اور اسی طرح کھانے کے بعد پالہ یہ کہہ کر دیا کہ یہ پالہ میرے اس خون میں نیا عمد ہے جو تمہارے واسطے بھایا جاتا ہے۔ مگر دیکھو میرے پکڑوانے والے کا ہاتھ میرے ساتھ میز پر ہے کیونکہ اہن آدم تو جیسا اس کے واسطے مقرر ہے پکڑا جاتا ہے مگر اس شخص پر افسوس ہے جس کے وسیلہ وہ پکڑوایا جاتا ہے۔" اس پر وہ آہس میں پوچھنے لگے کہ ہم میں سے کون ہے جو یہ کام کرے گا اور ان میں یہ سکھا بھی ہوئی کہ ہم سے کون پکڑا سمجھا جاتا ہے۔ (لوقا کی انجیل ۱۹:۲۲-۲۳)۔ ۱۱۔
- اور وہ کھاہی رہے تھے کہ اس نے روٹی لی اور برکت دے کر توڑی اور ان کو دی اور کما میرا بدن ہے پھر اس نے پالہ لے کر شکر کیا اور ان کو دیا اور ان سمحوں نے اس میں سے پیا۔ (مرقس کی انجیل ۱۳:۲۲-۲۳)۔ ۱۲۔
- کیونکہ یہ بات مجھے خداوند سے پہنچی اور میں نے تم کو بھی پہنچا دی کہ خداوند یوس نے جس رات کو وہ پکڑوایا گیا روٹی لی اور شکر کے توڑی اور کما یہ میرا بدن ہے اور تمہارے لیے ہے میری یادگاری کے واسطے یہی کیا کرو۔ اسی طرح اس نے کھانے کے بعد پالہ بھی لیا اور کما" یہ پالہ میرے خون میں نیا عمد ہے جب بھی یہ میری یادگار کے لیے یہی کیا کرو۔" (۱۱: ۲۲-۲۳)۔ ۱۳۔
- انجیل کے مرتب، زیدی کے بیٹے اور بارہ حواریوں میں سے تھے۔ وہ چوتھی انجیل کے مرتب سمجھے جاتے ہیں۔ کتاب وہی بھی ان ہی سے منسوب کی جاتی ہے۔ (ترجمہ)

- ۱۳۔ کتب مختصر یعنی متی، مرقس اور لوقا کی انجلیس جن کی ترتیب کیا ہے برخلاف یوحنائی  
انجلیں کے جوان سے کسی قدر مختلف ہے۔ (مترجم)
- ۱۴۔ فلسطین کا جنوبی حصہ جو یہودہ کے بعد ایرانی، یونانی اور رومی سلطنتوں میں شامل رہا ہے  
مغرب میں یہ علاقہ بحیرہ روم تک پھیلا ہوا تھا۔ پونی کی قیخ کے بعد یہ علاقہ رومہ کا ایک  
حصہ بن گیا۔ (مترجم)
- ۱۵۔ ایشیائی ترکی کے شمال میں بحیرہ اسود کے ساحل پر ایک بندرگاہ ہے۔ پسلے اس نام کی ایک  
ولایت بھی تھی۔ اور اس کا دارالحکومت بھی۔ یونانی دور میں اس کو کافی فروغ حاصل رہا۔  
ابتدائی دور میں عیسائیت کا بھی یہ ایک اہم مرکز تھا۔ (مترجم)
- ۱۶۔ دوسری صدی عیسوی میں ایک عیسائی راہب تھا۔ کثر عیسائی اس کو گمراہ قرار دیتے ہیں۔ اس  
نے ایک نیا فرقہ انجاد کیا۔ جو اس کے نام پر مارسیو نک کھلاتا ہے۔ اس فرقہ کے گرجا شہلی  
افریقہ "گالیہ" ایشیائے کوچک اور مصر میں قائم ہوئے۔ وہ مادہ کے اذلی ہونے کا قائل ہے۔  
(مترجم)

## انجیل اور جدید سائنس

### حضرت مسیح کے نسب نامے

انجیل میں بہت کم الگی عبارتیں ہیں جو موجودہ سائنسی مواد کے مقابلے میں لائی جاسکیں۔ چنانچہ پہلی بات یہ ہے کہ ان میں بہت سے بیانات مجرموں سے متعلق ہیں جن پر سائنسی اعتبار سے بہشکل نظر و تبصرہ کیا جاسکتا ہے۔ یہ مجرمات لوگوں سے متعلق ہیں۔ بیمار کی شفایابی (دیوانہ، نامیہ، مفلوج، کوڑھی کو شفا دنا۔ لواری کا قبر سے اٹھ کر کھڑے ہونا) نیز خالص مادی حادث جو فطرت کے اصولوں سے مادر ہیں (مسیح کا پانی پر چلنے کا بیان جو ان کو سارے رہتا ہے۔ پانی کا شراب میں تبدیل ہو جانا) بعض اوقات کسی غیر معقولی زاویہ نگاہ سے ایک تدریقی حادثہ کا مشاہدہ کیا جاتا ہے جو اس اعتبار سے ہوتا ہے کہ اس میں وقت کا عضر نہایت منحصرہ جاتا ہے۔ فوری طور پر طوفان کارک جانا۔ انجیل کے درخت کا آنا فلانا خلک ہو جانا۔ مچھلی پکڑنے کا مجرمہ گوا سند رکی تمام مچھلیاں مل کر ٹھیک اس جگہ پر آگئی حصیں جماں جمال پھینکنے گئے تھے۔

ان تمام واقعات میں اس کی (مسیح کی) تدریت کاملہ میں خداوند دخل دیتا ہے۔ کسی شخص کو بھی اس بات پر متعجب ہونے کی ضرورت نہیں ہے کہ مسیح ﷺ کیا حاصل کر سکتے ہیں۔ بشر کے معیار سے یہ سب کچھ عظیم ہے۔ لیکن ان کے لیے ایسا نہیں ہے۔ اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ کوئی عقیدت مند سائنس کو قطعاً فراموش کر دے۔ رباني مجرمات اور سائنس پر عقیدہ رکھنا بالکل مطابقت رکھتا ہے۔ ایک رباني سلطھ پر ہے اور دوسرا بڑی سلطھ پر۔

ذاتی طور پر یہ عقیدہ رکھنے پر پوری طرح آمادہ ہوں کہ مسیح نے ایک کوڑھی کو شفا دی تھی لیکن میں اس بات کو تسلیم نہیں کر سکتا کہ ایک ایسا متن مستند اور منزل من اللہ ہے

جس میں میں یہ پڑھتا ہوں کہ اول البشر اور ابراہیم ﷺ کے درمیان محفوظ میں پشتیں تھیں۔ لوقا نے اپنی انجیل میں یہی بات لکھی ہے (۳: ۲۸۔ ۲۹) ہمیں ایک ہی لمحہ میں اس کے وجوہ معلوم ہو جائیں گے کہ اسی موضوع پر عمد نامہ قدم کے متن کی طرح، لوقا کا متن بھی کس طرح محفوظ انسانی فکر کا نتیجہ ہے۔

انجیل (قرآن کی طرح) ہمیں یوسع کی جسمانی تخلیق کے بارے میں وہی باتیں بتاتی ہیں۔ یوسع کا رحم مادر میں قدرت کے ان قوانین کے خلاف ظہور ہوا جو تمام انسانوں میں مشترک ہیں۔ ماں کے بیضہ دان میں جو بیضہ پیدا ہوا اس کو مرد کے اس مادہ منویہ کے ساتھ ملے کی ضرورت نہیں ہوئی جو باپ کی طرف سے آئے تاکہ جنین کی تکمیل ہو۔ اور ایک زندہ بچہ وجود میں آئے۔

ایک عام فرد کی ولادت کا واقعہ بغیر کسی نر کے نطفہ پہنچائے "خودزائی" کہلاتا ہے۔ عالم حیوانات میں خودزائی کا واقعہ بعض شرائط کے تحت ظہور پذیر ہوتا ہے۔ یہ بات مختلف حشرات کے لیے صحیح ہے۔ جن میں کچھ غیر فقرہ دار جانور اور بست سے موقعوں پر ایک منتخب نسل کا پرندہ شامل ہے۔ تجربہ کے طور پر یہ بات مثلاً چند دودھ پلانے والے جانوروں (مادہ خرگوش) میں ممکن ہوتی ہے کہ ایک جنین میں بیضہ کی بالیدگی کے آغاز کو بے انتہابیادی حالت میں بغیر کسی نر کے مادہ منویہ کی مداخلت کے حاصل کیا جاسکے لیکن اس معاملہ کو زیادہ آگے جانا ممکن نہ تھا اور کمل خودزائی کی مثال خواہ تجرباتی ہو یا قدرتی ابھی تک علم میں نہیں آئی ہے۔ صحیح ﷺ کا معاملہ منفرد تھا۔ حضرت مریم ﷺ ایک کنواری مان تھیں۔ انہوں نے اپنے کنوار پر کو جاری رکھا اور یوسع کے علاوہ ان کے کوئی بچہ نہیں ہوا۔ یوسع ایک حیاتیاتی اشتباء ہیں۔ (۱)

## یوسع کے نسب نامے

وہ دونب نامے جو متی اور لوقا کی انجیلوں میں شامل ہیں، شائیبہ اصلاحیت سائنسی مواد سے مطابقت اور اس لیے استثناء کے مسائل کو جنم دیتے ہیں۔ یہ مسائل ایسے ہیں جو عیسائی شارحین کے لیے بڑی پریشانی اور تشویش کا موجب ہیں کیونکہ موخر الذکر حضرات ان

کے متعلق یہ بات ماننے سے انکار کرتے ہیں جو صراحتاً انسانی تخلیل کا نتیجہ ہے۔ کتاب پیدائش کے مرشدانہ متن کے مصنفین جن کا تعلق چشمی صدی قبل مسیح سے ہے پسلے ہی اول البشر کے نسب ناموں کے سلسلہ میں تخلیل کو کام میں لاچکے تھے۔ تخلیل ہی نے پھر متی اور لوقا کو اس مواد کو کام میں لانے کے لیے ابھارا جو انہوں نے عبد نامہ قدیم سے مستعار نہیں لیا تھا۔

یہ بات دو نوک طریقہ پر مان لئی پڑے گی کہ پدری نسب ناموں کی یسوع ﷺ سے تقطعاً کوئی موزونیت نہیں ہے۔ اگر کوئی شخص حضرت مریم ﷺ کے اکلوتے صاحبزادے کا نسب نامہ بیان کرتا ہے تو جو لڑکا ایک صلبی باپ کے بغیر تھا۔ اس کا یہ نسب نامہ اس کی والدہ ماجدہ حضرت مریم ﷺ کا نسب نامہ ہو گا۔

یہ بابل کے ۱۹۵۲ء کے نظریاتی شدہ معیاری نسخہ کا متن ہے۔

متی کے مطابق جو نسب نامہ ہے وہ اس انجل کے شروع میں دیا گیا ہے۔

### یسوع مسیح ابن داؤد ابن ابراہیم کا نسب نامہ

ابراهیم سے اخحاق پیدا ہوئے اور اخحاق سے یعقوب پیدا ہوا اور یعقوب سے یہوداہ اور اس کے بھائی پیدا ہوئے اور یہوداہ سے فارص اور زارح تمرب سے پیدا ہوئے اور فارص سے حضرون پیدا ہوا اور حضرون سے رام پیدا ہوا اور رام سے گینیدا ب پیدا ہوا اور گینیدا ب سے خسون پیدا ہوا اور خسون سے سلمون پیدا ہوا اور سلمون سے بوغراب جب پیدا ہوا اور بوغراب سے عوہید روت پیدا ہوا اور عوہید سے یسوعی پیدا ہوا اور یسوعی سے داؤد بادشاہ پیدا ہوا۔

اور داؤد سے سلیمان اس عورت سے پیدا ہوا جو پسلے اور ریاہ کی بیوی تھی۔ اور سلیمان سے رجھام پیدا ہوا اور رجھام سے ابیا پیدا ہوا اور ابیا سے آسا پیدا ہوا اور آسا سے یوسفط اور یوسفط سے یورام پیدا ہوا اور یورام سے غریاہ پیدا ہوا اور غریاہ سے یوتام پیدا ہوا اور یوتام سے آخز پیدا ہوا اور آخز سے حزقياہ پیدا ہوا اور حزقياہ سے منی پیدا ہوا اور منی سے امون پیدا ہوا اور امون سے یوسیاہ پیدا ہوا اور گرفقار ہو کر بابل جانے کے زمانے میں یوسیاہ سے یکونیاہ اور اس کے بھائی پیدا ہوئے اور گرفقار ہو کر بابل جانے کے بعد یکونیاہ سے سیانی ایل پیدا ہوا اور سیانی ایل سے زربائل پیدا اور زربائل سے ابیہود پیدا ہوا اور ابیہود سے الیا قیم پیدا ہوا اور

الیا قم سے عازور پیدا ہوا اور عازور سے صدق پیدا ہوا اور صدق سے اخیم پیدا ہوا اور اخیم سے الیود پیدا ہوا اور الیود سے المعزز پیدا ہوا اور المعزز سے مٹان پیدا ہوا اور مٹان سے یعقوب پیدا ہوا اور یعقوب سے یوسف پیدا ہوا۔ یہ اس مریم کا شوہر تھا جس سے یوسف پیدا ہوا جو سچ کہلاتا ہے۔

پس سب پیش ابراہم سے داؤد تک چودہ پیشیں ہوئیں اور داؤد سے لے کر گرفتار ہو کر بابل جانے تک چودہ پیشیں اور گرفتار ہو کر بابل جانے سے لے کر سعیح تک چودہ پیشیں ہوئیں (متی ۱:۱۷)

لوگانے جو نسب نامہ دیا ہے (۳۸-۲۳) وہ متی سے مختلف ہے۔ جو متین پیش کیا گیا ہے۔ وہ بائبل کے نظر ہانی شدہ معیاری نسخے سے لیا گیا ہے۔

جب یوسف خود تعلیم دینے لگا قربیاتیں برس کا تھا اور (جیسا کہ سمجھا جاتا تھا) یوسف کا بیٹا تھا اور وہ علی کا اور وہ مٹات کا اور وہ لاوی کا اور وہ مکلی کا اور وہ بنا کا اور وہ یوسف کا اور وہ نیتیاہ کا اور وہ عاصوس کا اور وہ ناخوم کا اور وہ انبیاء کا اور وہ توگہ کا اور وہ ماعت کا اور وہ نیتیاہ کا اور وہ شمعی کا اور وہ یونچ کا اور وہ یوداہ کا اور وہ یوحنہ کا اور وہ رسیا کا اور وہ زربابل کا اور وہ ساتی ایل کا اور وہ نیتی کا اور وہ مکلی کا اور وہ ادی کا اور وہ قوسام کا اور وہ المودام کا اور وہ حیر کا اور وہ یوسوف کا اور وہ یونان کا اور وہ یوسف کا اور وہ مٹات کا اور وہ رادی کا اور وہ شمعون کا اور وہ یہوداہ کا اور وہ یوسف کا اور وہ تینان کا اور وہ داؤد کا اور وہ سُکی کا اور وہ عوبید کا اور وہ یونفر کا اور وہ سلمون کا اور وہ نخون کا اور وہ گھیننداب کا اور وہ ارنی کا اور وہ حصرون کا اور وہ فارص کا اور وہ یہوداہ کا اور وہ یعقوب کا اور وہ اخیان کا اور وہ ابراہم کا اور وہ تارہ کا اور وہ نخور کا اور وہ سرج کا اور وہ رخوا کا اور وہ فلک کا اور وہ عبر کا اور وہ سُلیم کا اور وہ تینان کا اور وہ ارکلنسد کا اور وہ سیم کا اور وہ نوح کا اور وہ فلک کا اور وہ متولی کا اور وہ حنوك کا اور وہ یارو کا اور وہ محل ایل کا اور وہ تینان کا اور وہ انوس کا اور وہ سیت کا اور وہ آدم کا اور وہ خدا کا تھا۔“

یہ نسب نامے اس وقت اور بھی واضح ہو جاتے ہیں جب دو جدلوں میں پیش کیے جائیں۔ ایک داؤد سے قبل کے نسب نامہ کو ظاہر کرتی ہے اور دوسرا ان کے بعد کے۔

## یسوع کا نسب نامہ

داوود سے قبل \_\_\_\_\_ اور \_\_\_\_\_ داؤد کے بعد

| لوقا کے مطابق | متی کے مطابق |
|---------------|--------------|
| ۱۔ سم         | ۱۔ آدم       |
| ۲۔ ارکند      | ۲۔ سیت       |
| ۳۔ قینان      | ۳۔ انس       |
| ۴۔ قینان      | ۴۔ قینان     |
| ۵۔ مملائیل    | ۵۔ عبر       |
| ۶۔ فلچ        | ۶۔ یارو      |
| ۷۔ رخوک       | ۷۔ رخوک      |
| ۸۔ متسلخ      | ۸۔ متسلخ     |
| ۹۔ ملک        | ۹۔ ملک       |
| ۱۰۔ نوح       | ۱۰۔ نوح      |
| ۱۱۔ ابرہام    | ۱۔ ابرہام    |
| ۱۲۔ اخحاق     | ۲۔ اخحاق     |
| ۱۳۔ یعقوب     | ۳۔ یعقوب     |
| ۱۴۔ یہوداہ    | ۴۔ یہوداہ    |
| ۱۵۔ فارص      | ۵۔ فارص      |
| ۱۶۔ حسرون     | ۶۔ حسرون     |
| ۱۷۔ ارنی      | ۷۔ رام       |

|     |         |     |         |
|-----|---------|-----|---------|
| ۲۸۔ | عہینداب | ۸۔  | عہینداب |
| ۲۹۔ | خسون    | ۹۔  | خسون    |
| ۳۰۔ | سلعون   | ۱۰۔ | سلعون   |
| ۳۱۔ | بوجر    | ۱۱۔ | بوجر    |
| ۳۲۔ | عوبید   | ۱۲۔ | عوبید   |
| ۳۳۔ | لکی     | ۱۳۔ | لکی     |
| ۳۴۔ | داور    | ۱۴۔ | داور    |
| ۳۵۔ | تاتن    | ۱۵۔ | سلیمان  |
| ۳۶۔ | قناہ    | ۱۶۔ | رجحوم   |
| ۳۷۔ | مناہ    | ۱۷۔ | ایمہ    |
| ۳۸۔ | طے آہ   | ۱۸۔ | آسا     |
| ۳۹۔ | الیاقیم | ۱۹۔ | یوسف    |
| ۴۰۔ | یوئان   | ۲۰۔ | پورام   |
| ۴۱۔ | یوسف    | ۲۱۔ | غراہ    |
| ۴۲۔ | یہوداہ  | ۲۲۔ | یوکام   |
| ۴۳۔ | شمعون   | ۲۳۔ | آخز     |
| ۴۴۔ | لادی    | ۲۴۔ | حرقاہ   |
| ۴۵۔ | متات    | ۲۵۔ | ملشی    |
| ۴۶۔ | پوریم   | ۲۶۔ | امون    |
| ۴۷۔ | ایعزز   | ۲۷۔ | پویسیاہ |
| ۴۸۔ | یوسع    | ۲۸۔ | کونیاہ  |

|             |               |                      |
|-------------|---------------|----------------------|
| ۳۹۔ صیر     |               | پائل کی جانب جلاوطنی |
| ۵۰۔ المودام |               | سیالتی ایل           |
| ۵۸۔ یوحنہ   | ۵۱۔ قوسام     | ۲۹۔ زربائل           |
| ۵۹۔ یوداہ   | ۵۲۔ اودی      | ۳۰۔ ایسود            |
| ۶۰۔ یوحن    | ۵۳۔ مکلی      | ۳۲۔ الیاقیم          |
| ۶۱۔ شمعی    | ۵۴۔ نیری      | ۳۳۔ عازور            |
| ۶۲۔ تیتبیہ  | ۵۵۔ سالتی ایل | ۳۴۔ صدقون            |
| ۶۳۔ ماعت    | ۵۶۔ زربائل    | ۳۵۔ اخیم             |
| ۶۴۔ ریبا    | ۵۷۔ نوگہ      | ۳۶۔ الیسود           |
| ۶۵۔ المیاہ  | ۶۵۔ عاموس     | ۳۷۔ الیعزز           |
| ۶۶۔ ماحوم   | ۶۶۔ تیتبیہ    | ۳۸۔ متن              |
| ۶۷۔ ماتات   | ۶۷۔ یوسف      | ۳۹۔ یعقوب            |
| ۶۸۔ نیا     | ۶۸۔ عیلی      | ۴۰۔ یوسف             |
| ۶۹۔ مکلی    | ۶۹۔ یوسف      | ۴۱۔ یوشع (مسیح)      |
| ۷۰۔ لاوی    | ۷۰۔ لاوی      |                      |

## مخوطات اور محمد نامہ قدیم کے اعتبار سے اختلافات

بجou کے اعتبار سے اختلاف کے علاوہ حسب ذیل اختلافات لاحظہ ہوں۔

### ۱۔ متی کی انجیل

نب نامہ "کوئیکس برائی سیٹا بر گیانس" سے غالب ہو جاتا ہے جو چھٹی صدی یونانی اور لاطینی دونوں میں ایک اہم مخطوطہ ہے۔ یونانی متن سے یہ بالکل ہی غالب ہے اور لاطینی

متن کا بھی ایک بڑا حصہ محدود ہے۔ سادہ سی توجیہ یہ ہو سکتی ہے کہ ابتدائی صفات صالح ہو گئے۔

یہاں یہ امر واضح رہے کہ متی نے عمد نامہ قدم کے ساتھ کافی آزادی بر تی ہے۔ انہوں نے ایک عجیب سی عددي یکسانیت حاصل کرنے کی غرض سے نسب ناموں میں کات چھانٹ کر دی ہے۔ (جن کو وہ جیسا کہ ہمیں معلوم ہو گا آخر میں نہیں دیتے۔)

### ب: لوقا کی انجیل

۱ ابرہام سے پہلے: لوقا میں نام ہاتے ہیں۔ عمد نامہ قدم میں کل (۱۸) نکرور ہیں۔ (اس کتاب کے عمد نامہ قدم والے حصہ میں آدم کے اخلاف کی جدول ملاحظہ ہو) ارکلس (نمبر ۲۲) کے بعد لوقا نے ایک شخص مسی قیتان (نمبر ۲۳) کا اضافہ کر دیا ہے جس کو کتب پیدائش میں ارکلس کا بیٹا نہیں بتایا گیا ہے۔

۲ ابرہام سے داؤڈ تک: مخطوطات کے بوجب ۱۷ سے ۱۲ تک نام ملتے ہیں۔

۳ داؤڈ سے یسوع تک: سب سے زیادہ اہم اختلاف کوڈیکس برائی کیشا بر گیا اس کا ہے جو لوقا سے ایک عجیب و غریب نوع کا نسب نام منسوب کرتی ہے۔ جو متی سے لیا گیا ہے اور کتاب نے اس میں پانچ ناموں کا اضافہ کر دیا ہے۔ بد فتحی سے متی کی انجیل کا نسب نامہ اس مخطوطے سے غائب ہے۔ اس لیے موازنہ کا اب کوئی امکان نہیں رہا۔

### متون کا باریک بنی سے جائزہ

یہاں ہمارے سامنے دو مختلف نسب نامے آتے ہیں۔ جن میں ایک ضروری نکتہ مشترک ہے یعنی دونوں ابرہام اور داؤڈ سے ہو کر گزرتے ہیں۔ اس جائزہ کو زیادہ آسان ہاتنے کے لیے ہم اس سب کو تین حصوں میں پانٹ دیں گے۔

۱۔ آدم سے ابرہام تک

۲۔ ابرہام سے داؤڈ تک

۳۔ داؤڈ سے یسوع تک

## ۱۔ آدم سے ابراہام تک کا دور

متی نے اپنا نسب نامہ ابراہام سے شروع کیا تھا۔ چنانچہ یہاں ہمارا ان کے متن سے کوئی سروکار نہیں ہے۔ تھالو قا ابراہام کے اجداد کے بارے میں حضرت آدم تک کی معلومات بہم پہنچاتے ہیں۔ کل ۲۰ نام ہیں جن میں سے ۱۹ اکتاب پیدائش میں موجود ہیں۔ (ابواب ۳۵ اور ۲۰)

جیسا کہ پہلے ہی بتایا جا چکا ہے۔

کیا یہ یقین کرنا ممکن ہے کہ ابراہام سے پہلے نوع بشری صرف ۱۹ یا ۲۰ پیشیں ہی گزری تھیں؟ یہ مسئلہ عہد نامہ قدمی کی بحث میں پہلے ہی زیر غور آچکا ہے۔ اگر کوئی شخص آدم کے اخلاف کی جدول پر نظر ڈالے جس کی بنیاد کتاب پیدائش پر ہے اور بابل کے متن میں شامل وقت کے جو اعداد دیئے گئے ان کو دیکھئے تو یہ بات معلوم ہو سکتی ہے کہ جبوت آدم اور ابراہام کی ولادت کے درمیان تقریباً ۱۹ صدیاں گزر گئیں۔ آج کل یہ اندازہ لگایا جاتا ہے کہ ابراہام ۱۸۵۰ء تک میں حیات تھے اور اسی سے یہ نتیجہ اخذ کیا گیا ہے کہ عہد نامہ قدمی میں جو معلومات فراہم کی گئی ہیں، اس کے مطابق انسان کا سطح ارض پر ظور تقریباً ۳۸ صدی قبل مسح ہوا تھا۔ واضح طور پر لوقا کو اپنی انجیل کے لیے اسی سے رہبری حاصل ہوئی۔ وہ بہت شدید سے یہ غلط بیان کرتے ہیں کہ میں نے ان سے نقل کیا ہے اور ہمیں پہلے ہی اس بیان تک پہنچنے کے لیے فیصلہ کن تاریخی دلائل مل چکے ہیں۔

یہ خیال کہ عہد نامہ قدمی میں دیئے گئے اعداد و شمار موجودہ زمانے میں ناقابل قبول ہیں، حتی طور پر تسلیم کر لیا گیا ہے۔ یہ اعداد اس خلاف شدہ مواد سے تعلق رکھتے ہیں جس کا حوالہ دوسرا ویٹی کن کونسل میں دیا گیا ہے۔ لیکن یہ حقیقت کہ انجیل نے سائنسی اعتبار سے ان ہی غیر صحیح اعداد کو لے لیا ہے۔ ایک انتہائی قابل لحاظ جائزہ ہے جس کو ان لوگوں کی مخالفت میں استعمال کیا جاسکتا ہے جو انجیل کے متوں کی تاریخی صحت کی حمایت کرتے ہیں۔

شارحنن نے اس خطہ کو جلد ہی محسوس کر لیا ہے۔ وہ اس مشکل کو یہ کہہ کر رفع کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ مکمل شجرہ نسب نہیں ہے۔ اور یہ کہ انجیل کے مرتب نے تمام چھوڑ دیئے ہیں۔ ان کا دعویٰ ہے کہ یہ کام بالکل سوچ سمجھ کر کیا گیا تھا اور مرتب کا واحد

مقدار یہ تھا کہ ”وہ واضح خلوط یا نسب نامہ کے ان لازمی ناموں کو دے دے جن کی بنیاد تک رجی  
حقیقت پر ہے۔“ (۲) متومن میں کوئی ایسی بات نہیں ہے جو ان کو اس مفروضہ کے قائم کرنے کی  
اجازت دیتا ہو۔ متن میں صاف طور پر بتایا جا رہا ہے: عمرو، بزرگا باب ہے اور بزرگ عمرو کا بیٹا۔ علاوہ  
اپنے ابہام سے پہلے کے حصے کے لیے بالخصوص انجل کے مرتب مدد نامہ قدیم سے اخذ کرتے  
ہیں جمل نسب نامے حسب ذیل فہل میں مرتب کیے گئے ہیں۔

جب فلاں شخص کی عمر اتنے سال کی ہوئی تو وہ فلاں شخص کا باپ بنا۔ جب فلاں کا

سن اتنے سال کا ہو گیا تو وہ فلاں شخص کا باپ بن گیا.....

اس لیے درمیان میں کوئی انتظام نہیں ہوتا۔

لوقا کے بوجب یوں کا وہ نسب نامہ جو ابہام سے پہلے پڑتا ہے۔ جدید معلومات کی  
روشنی میں قابل قبول نہیں ہوتا۔

## ۲۔ ابہام سے داؤد تک کا زمانہ

یہاں دونوں نسب ناموں میں مطابقت ہو جاتی ہے۔ (یا تقریباً یکساں ہیں) بجز ایک یا دو  
ناموں کے اس فرق کی تاویل کاتب کی غلطی کہ کر کی جا سکتی ہے۔

تاریخ حضرت داؤد صلی اللہ علیہ وسلم کا زمانہ تقریباً ۱۰۰۰ سال قبل سعی قرار دیتی ہے اور ابہام کے  
دور کو ۱۸۰۰ - ۱۸۵۰ ق م بتاتی ہے۔ ۱۷۲ سے ۱۷۳ پہلیں تقریباً آٹھ صد یوں کے لیے کیا اس بات پر  
یقین کیا جا سکتا ہے؟ اس دور کے لیے کہا جا سکتا ہے کہ انجل کے متومن قتل قبول ہونے کے  
لیے آخری حد پر پہنچ جاتے ہیں۔

## ۳۔ حضرت داؤد کے بعد کا دور

اس دور کی حالت قتل رحم ہے۔ لیکن بد نعمتی سے متومن کی مطابقت اس وقت باقی  
ہی نہیں رہتی جب داؤد سے یوسف کا نسلی رشتہ قائم کیا جاتا ہے اور انجل کی زبان میں کہیں تو  
یوں کا رشتہ۔

اس صریح غلط ہیانی کو جو لوقا کے بارے میں کوڈیکس برائی کیٹھا بر گیا نس میں کی گئی  
ہے۔ نظر انداز کر کے ہم اب اس چیز کا موازنہ کرتے ہیں جو دونوں انتہائی مقدس مخطوطے پیش

کرتے ہیں۔ ایک کوڈیکس و میکانس اور دوسرا کوڈیکس سینٹالی ٹیکس۔

لوقا کے بوجب نسب نامہ میں داؤد (نمبر ۳۵) کے بعد ۲۳۳ ہم سعیج (نمبر ۷) تک دیئے گئے ہیں۔ متی کے مطابق داؤد (نمبر ۱۱) سے سعیج (نمبر ۲۳) تک ۲۷ ہم تک ہے گئے ہیں۔ لذا داؤد کے بعد یسوع کے فرضی آبادا جادو کی تعداد جو دونوں انجلیسوں میں دی گئی ہے۔ وہ مختلف ہے، خود ہام بھی مختلف ہیں۔

پھر محالہ یہیں پر فتح نہیں نہ جاتا۔

متی ہمیں بتاتے ہیں کہ انہیں یہ بات کیسے معلوم ہوئی کہ یسوع کا نسب نامہ ابراہام کے بعد ۱۲ ہاموں کے تین گروپوں میں بٹ جاتا ہے۔ پہلا گروپ ابراہام سے داؤد تک۔ دوسرا داؤد سے باہل کی جانب جلاوطنی تک۔ تیرا جلاوطنی سے یسوع تک۔ ان کے متن میں فی الحیثیت پہلے دو گروپوں میں ۱۲، ۱۲ ہام ہیں۔ البتہ تیرے میں یعنی جلاوطنی سے یسوع تک حصہ ۱۲ ہام ہیں۔ اور چودہ نہیں ہیں جیسا کہ ہونا چاہیے۔ شجو سے پڑھتا ہے کہ سیالی ایل کا نمبر ۲۹ ہام یسوع کا نمبر ۲۷ ہے۔ متی کے ہال کوئی ایسا تقابل نہیں ہے جو اس گروپ میں ۱۲ ہام ہائے ہو۔ اپنے قائم کردہ دوسرے گروپ میں ۱۲ ہام پورے کرنے کے لیے متی عمد نامہ قدیم کے متن کو بڑی آزادی کے ساتھ کام میں لاتے ہیں۔ داؤد کے پہلے چھ اخلاف کے ہام (نمبر ۱۵) ۲۰۰ ہام ہم کو داؤد اور اسیری پاہل کے درمیان المیاقیم کا ہام آتا ہے۔ ایک اور موقع پر کوئیہ (نمبر ۲۸) متی کے نزدیک یوسیاہ کا پیٹا ہے۔ حالانکہ سلاطین۔ ۲ میں جو پائل کا ایک حصہ بتایا گیا ہے یوسیاہ اور کوئیہ کے درمیان المیاقیم کا ہام آتا ہے۔

اس سے یہ بات سمجھی جاسکتی ہے کہ متی نے عمد نامہ قدیم میں دیئے ہوئے نسب نامہ کو داؤد اور اسیری پاہل کے درمیان ۱۲ ہاموں کا ایک مصنوعی گروپ بنانے کے لیے بدلتا ہے۔ یہ بھی ایک حقیقت ہے کہ متی کے قائم کردہ تیرے گروپ میں ایک ہام غائب ہے۔ لذا دور حاضر کی انجلی کے متون میں کسی میں بھی وہ بیالیس ہام موجود نہیں ہیں جن کا ذکر کیا گیا ہے۔ جو بات حیرت خیز ہے وہ اتنا زیادہ ایک ہام کا ترک ہونا نہیں ہے ( غالباً اس کی توجیہ تو یہ کہہ کر کی جاتی ہے کہ بہت عرصہ ہوا کسی کا تکمیل کی ٹھلٹی متی جو بعد میں مستقل صورت اختیار

کر گئی) جتنا کہ اس موضوع پر شار میں کا مکمل سکوت ہے۔ اس ترک کو کیسے نظر انداز کیا جا سکتا ہے۔ دلیل نہ لٹک اپنی کتاب "متی کے بوجب انجیل" (لے داتریل سیلوں ماتی) میں خاموشی اور سکوت کی اس مقدس سازش کا پردہ چاک کر دیتے ہیں اور اس کے لئے صرف ایک سطر وقف کرتے ہیں۔ یہ ایک حقیقت ہے جو انتہائی اہمیت کی حالت ہے کیونکہ اس انجیل کے شار میں جن میں دوسروں کے علاوہ عالی ترجمہ اور کارڈنال دینیللو بھی شامل ہیں متی کی ۳<sup>x</sup> ۲۰ کی علامتی خلبی پر بڑا زور دیتے ہیں۔ انجیل کے مرتب کے لئے یہ خلبی اس درجہ اہم ہے کہ اس نے اپنے عددی مظاہروں پر وضاحت کے لئے بغیر کسی پہچاہت کے بائبل کے ناموں کو دیا ہے۔ اس کو صحیح بنانے کے لئے شار میں یقیناً محدث خواہانہ ذمیت کے بعض ایسے تین دلائے والے بیانات وضع کر لیں گے جن سے یہ واقعہ حق بجانب ہو جائے کہ ناموں کو نہایت فن کاری سے دلیا گیا ہے اور وہ لوگ ہو شیاری کے ساتھ اس ترک سے بھی گے جو اس تمام نکتہ کو اکھاڑ پھینکتا ہے جو انجیل کا مرتب ظاہر کرنے کی کوشش کر رہا تھا۔

## تفسیر میں جدید ماہرین کی تشریحات

اپنی کتاب "عالم طلی کی انجیل" (۱۹۶۷ء) (لے ٹرے داتریل دے یمناں) (۳) میں کارڈنال دینیللو متی کے "عددی نقشی" کو انتہائی اہمیت کی ایک علامتی قدر کا جامہ پہنادیتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ "یہی توہہ ذریعہ ہے جس سے یسوع کے آباء اجداد کے بارے میں اس امر کا تھیں ہوتا جس کی تصدیق لوقا نے بھی کی ہے۔" ان کے نزدیک لوقا اور متی "صور میں" ہیں جنہوں نے اپنی تاریخی تحقیقات کو مکمل کر لیا ہے اور "سب تاہم یسوع کے خاندان کے محافظ خانے سے حاصل کیا گیا ہے۔" یہاں اس بات کا بھی اضافہ کر دیا چاہے گا کہ محافظ خانے کبھی دریافت نہیں ہوئے۔ (۴)

کارڈنال دینیللو چھوٹتے ہی ہر اس شخص کو طامت کرنے لگتے ہیں جو ان کے نقطہ نظر پر تحریک کرتا ہے۔ "یہ مغربی ذہنیت ہے۔ یہودی عیسائیت سے تاریخت اور سماں نظر کا

قدان ہے جس نے قافیر کے اتنے ماہرین کو انہیں کی تشریع کرتے وقت ان کے راستے سے بمنکارنا ہے۔ انہوں نے اپنے ذہنی قابلیوں کو ان پر منڈھا ہے (مثلاً) افلاطونی، کارتیزی، ویگن اور ہیڈنگری وغیرہ۔ اس سے یہ بات سمجھنا آسان ہو جاتا ہے کہ ان کے ذہنوں میں ہر چیز کیوں گذرا گئی ہے۔ "افلاطون" دے کارت، یہیں اور ہیڈنگر کا واضح طور پر اس تنقیدی طرز عمل سے کوئی واسطہ نہیں ہے جو لوگوں نے ان فرضی شب ناموں کے سلسلہ میں اختیار کیا ہے۔

متی کے ۳x۲ کے معنی و مفہوم کے کونج میں مصنف عجیب و غریب تم کے مفروضات قائم کر رہا ہے جو اس موقع پر دینے کے قاتل ہیں۔ "اس کا جو مطلب لیا جا سکتا ہے وہ یہودی مکافت کے عمومی دس ہفتے ہیں۔ پہلے تین جو آدم سے ابراہام تک کے وقت سے مطابقت رکھتے ہیں خارج کر دیے جاتے ہیں۔ تب سالوں کے سات ہفتے رہ جاتے ہیں۔ پہلے چھ سالوں کے اس چھ گئے سے مطابق ہو جاتے ہیں جو چودہ کے تین گروپوں کو ظاہر کرتے ہیں اور پھر سالوں باقی رہ جاتا جو یہوئے تک سے شروع ہوتا ہے جن سے دنیا کے ساتھیں دور کا آغاز ہوتا ہے۔" اس نوع کی تشریحات تنقید و تبرہ سے مواردیں۔

علیٰ ترجمہ کے شارح۔ محمد ناصر جدید بھی ایک مذہر خواہنا اندراز کا عددی نظریہ پیش کرتے ہیں جو مادی طور پر غیر متوقع ہے۔

متی کے ۳x۲ کے لیے

(۱) ۳<sup>۲</sup> عبرانی نام داؤد (ذی - ۲<sup>۰</sup> وی - ۲) میں تین حروف صحیح کا عددی مجموع ہو سکتا ہے۔ چنانچہ ۶+۳=۹

(ب) ۳x۲=۶x۲ اور یہوئے اس مقدس تاریخ کے جو ابراہام سے شروع ہوتی ہے چھ ہفتے کے اختتام پر آتے۔

لوقا کے مطابق اس ترجمہ میں آدم سے یہوئے تک ۷x۷ نام دیئے گئے ہیں جس میں ۷ کا عدد بار دیگر آیا ہے۔ اس مرتبہ ۷x۷ کو ۷ پر تقسیم کر کے ہوا (۷x۷=۴۹) یہ بالکل واضح ہے کہ لوقا کے لئے تحریفات کی یہ تعداد جمال الفاظ جوڑے جاتے یا گھٹائے جاتے ہیں ایسا ہی ہے کہ ۷x۷ ناموں کی یہ فرست بالکل من گھڑت ہے۔ ہم اس کا یہ فائدہ ضرور ہے کہ یہ ان عددی کھیلوں سے مطابقت اختیار کر سکتی ہے۔

یوں کے جو نسب نامے انجیل میں پائے جاتے ہیں وہ غالباً ایسا موضوع بن گئے ہیں جنہوں نے عیسائی شارحین کو جد لیا تی بازیگری کے ایسے اختلاں خصوصی نوعیت کے کرتے دکھانے کی طرف مائل کر دیا ہے جو لوقا اور متی کے تخلیل کی یقیناً ہم سمجھ ہیں۔



--



--



## حوالی

- ۱۔ انجلوں میں بعض اوقات یسوع مسیح کے بھائیوں اور بہنوں کے حوالے ملتے ہیں (متی ۱۷: ۳۲ اور ۵: ۶۵، مرقس ۶: ۱-۶، یوحنا ۳: ۲ اور ۲: ۱۲) یونانی زبان کے الفاظ "ایٹھے ملکوئی" اور "ایٹھے ملکانی" یقیناً سمجھے جائیوں اور بہنوں کو ظاہر کرتے ہیں لیکن غالباً وہ ابتدائی سامی الفاظ کا ناقص ترجیح ہیں جن کا مفہوم ٹانی ہے۔ اس صورت سے غالباً وہ چیزیں بھائی ہیں تھے۔
- ۲۔ اے رُی کوٹ عہد نامہ جدید کی جمیونی لفت (پیغمبر و کتبوناڑو تو یوے تیتلان ان لائنت یل) و مکلے۔ شائع کردہ۔ (جیرس)
- ۳۔ ایڈی سیون دو سیون۔ پاری (جیرس)
- ۴۔ حالانکہ مصنف ہمیں یہ لیقین دلاتے ہیں کہ ان کو "گلیسا کی تاریخ" مصنفہ یوزی میں مجھیں (جس کے ماننے اور تسلیم کرنے کے سلسلہ میں بہت کچھ کہا جاسکتا ہے) سے ان مفروضہ محافظ خانوں کی موجودگی کا علم ہوا ہے۔ تاہم یہ سمجھنا مشکل ہے کہ یسوع کے خاندان نے دو شجرے کیوں تیار کیے تھے جو بنیادی طور پر مختلف تھے اس لیے ان دونوں نام نہاد "مورخین" میں سے ہر ایک نے جو نسب نامہ دیا ہے وہ یہی حد تک ان لوگوں کے ناموں کے سلسلہ میں مختلف ہے۔ جو یسوع کے اجداد کی صفات میں نیچے نظر آتے ہیں۔

بیانات میں

## تضادات اور ناممکنات تھے

چار انجیلوں میں سے ہر ایک میں متعدد واقعات کے بیانات ایسے ہیں جن میں یا تو کوئی ایک انجیل منفرد ہے یا اگر سب میں نہیں تو وہ واقعات کسی میں مشترک ہیں۔ جب وہ واقعات کسی ایک انجیل میں منفرد ہوتے ہیں۔ اس وقت ان سے بڑے شدید نوعیت کے مسائل پیدا ہوتے ہیں۔ چنانچہ ایک انتہائی اہمیت کے واقعہ کی حالت میں یہ دیکھ کر حیرت ہوتی ہے کہ اس کو صرف ایک انجیل کے مرتب نے ہی بیان کیا ہے۔ مثال کے لئے قبر سے نکلنے کے دن مسح کے آسمان پر اٹھائے جانے کے واقعہ کو لے لیجئے۔ ہر کمیں بہت سے واقعات کو مختلف طریقوں پر بیان کیا گیا ہے۔ بعض دفعہ تو واقعی بہت ہی مختلف ہو جاتے ہیں اور یہ اختلاف دو یا زیادہ انجیل کے مرتباں کے بیان دکھائی دیتا ہے۔ میساں اکثر واقعات انجیلوں کے مابین اس قسم کے اختلافات کی موجودگی پر حیران و ششد رہ جاتے ہیں، اس صورت میں کہ وہ اختلافات ان کے علم میں آجائیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کو انتہائی تینیں کے ساتھ بار بار بتایا جاتا رہا ہے کہ عمد نامہ جدید کے مصنفین ان واقعات کے جو وہ بیان کرتے ہیں یعنی شاہد تھے۔

ان پریشان کرن تضادات اور ناممکنات میں سے کچھ سابقہ ابواب میں بتائے جا چکے ہیں۔ تاہم یہ خصوصیت سے یوں کی زندگی کے آخری واقعات ہیں جن کے ساتھ دور انتلاء کے بعد والے واقعات بھی شامل ہو گئے ہیں جو متنوع اور متفاہ بیانات کا موضوع بنتے ہیں۔

## دور ابتلاء کے بیانات

فادر روگے بذات خود اس بات کی طرف توجہ کرتے ہیں کہ یوسع کے اپنے حواریوں کے ساتھ آخری شام کے کھانے کے تعلق سے کتب متفہ (متی، مرقس اور لوقا کی انجلیوں) اور یوحتا کی انجلی میں عید فتح کو مختلف وقتیں پر بتایا گیا ہے۔ یوحتا آخری کھانے کو عید فتح کی تقویات سے پہلے قرار دیتے ہیں اور ہاتھی تین انجلیوں کے مرتبین خود تقویات کے دوران ہتھاتے ہیں۔ اس اختلاف سے واضح تم کی ناممکنات کا صدور ہوتا ہے۔ ایک کوئی واقعہ اس کے تعلق میں عید فتح کے تین کی وجہ سے ناممکن ہو جاتا ہے۔ جب کسی شخص کو اس اہمیت کا علم ہوتا ہے جو اس واقعہ کو یہودی تم کی عشاۓ ربائی میں ہے اور اس طعام کی اہمیت کا پتہ چلتا جس میں یوسع اپنے حواریوں کو الوداع کرتے ہیں تو یقین کرنا کیسے ممکن ہے کہ ایک واقعہ کی دوسرے واقعات کے لحاظ سے یاد اس حد تک اس روایت میں جو انجلیوں کے مرتبین نے محفوظ کی دھنڈ لکے میں چلی گئی؟

ایک زیادہ عام سطح پر ابتلاء کے زمانہ کے بیانات انجلی کے ایک مرتب سے دوسرے مرتب کے ہاں مختلف ہیں اور خصوصیت سے یوحتا اور پہلی تین انجلیوں کے مابین یہ اختلاف زیادہ ہے۔ آخری کھانا اور دور ابتلاء یوحتا کی انجلی میں دونوں ہی بست طویل ہیں۔ یہاں تک کہ مرقس اور لوقا کے مقابلہ میں یہ مدت دُگی ہے۔ اور متی کے متن سے تقریباً ذیرہ گناہ ہے۔ یوحتا یوسع کی ایک طویل تقریر درج کرتے ہیں، جو انہوں نے اپنے حواریوں کے سامنے کی تھی۔ (۱۳) تاکہ اس اہم تقریر کے دوران یوسع اعلان کرتے ہیں کہ میں آخری ہدایات چھوڑوں گا اور ان کو اپنا آخری روحلانی عمد نامہ دیتے ہیں۔ دوسری انجلیوں میں اس کا کوئی نشان نہیں ہے۔ یہاں میں یہی عمل دوسرے طریقہ پر بھی ہو سکتا ہے۔ متی، لوقا اور مرقس پیغمبر کے باغ میں یوسع کی دعا بیان کرتے ہیں لیکن یوحتا اس کا ذکر نہیں کرتے۔

## یوحتا کی انجلیل میں عشاۓ ربائی کی رسم کا تذکرہ نہیں ہے

سب سے انہم حقیقت جو یوحتا کی انجلیل میں قاری کو دور اخلاق میں تذکرہ پڑھتے وقت  
لکھتی ہے وہ یہ ہے کہ یوحتا یوں کے اپنے حواریوں کے ساتھ آخری کھانے کے دوران ماس  
کی رسم کا قطعاً کوئی حوالہ نہیں دیتے۔

کوئی بھی میسائی ایسا نہیں ہے جو آخری کھانے کی مورتیوں کے بیان سے واقف نہ  
ہو جب کہ یوں آخری بار اپنے حواریوں کے درمیان دستِ خوان پر بیٹھتے ہیں۔ دنیا کے عظیم  
ترین نقشوں نے اس آخری اجتماع کو یہیہ اس طرح پیش کیا ہے کہ یوحتا کو یوں کے دائیں  
جانب بیٹھا ہوا دکھلایا گیا ہے۔ یوحتا وہی صاحب ہیں جن کو ہم اسی ہم کی انجلیل کے مصنف کی  
حیثیت سے سمجھنے کے عادی ہو گئے ہیں۔

تاہم یہ امر بہت سے لوگوں کو خواہ کتنا ہی جبرت ہاک معلوم ہو لیکن ماہرین کی  
اکثریت ایسی ہے جو یوحتا کو چونچی انجلیل کا مصنف نہیں مانتے۔ نہ یہ موخر الذکر ماس کی رسم کا  
ذکر کرتے ہیں۔ روٹی اور شراب کا نزد و نیاز جو یوں کے گوشت اور خون قرادے دیئے گئے  
ہیں، میسائی عشاۓ ربائی کا سب سے زیادہ لازمی عمل ہے۔ دوسری انجلیلوں کے مرتبین اس کا  
حوالہ دیتے ہیں، خواہ جیسا کہ ہم صدر میں بتاچکے ہیں وہ اس تذکرہ میں متفق البین ہی ہوں۔  
یوحتا اس کے بارے میں کچھ نہیں کہتے۔ چاروں انجلیلوں کے بیانات میں صرف دو پانیں مشترک  
ہیں۔ پھر اس کے اثکار کرنے اور حواریوں میں کسی ایک کے دھوکہ دینے کی پیشین گوئی (یہوداہ  
اسکریپتی کا ہم حقیقی طور پر صرف متنی اور یوحتا میں روکیا گیا ہے) یوحتا کا یہیں اس محلے میں مختصر  
ہے کہ اس میں کھلنے کے شروع میں یوں کے اپنے حواریوں کے پاؤں و حلائے کا حوالہ ملتا  
ہے۔ (۱)

یوحتا کی انجلیل میں اس ترک کی تاویل کیسے کی جاسکتی ہے؟

اگر کوئی شخص مرسوٰ ضی طور پر توجیہ کرتا ہے تو وہ دعویٰ جو فوری طور پر دفاع میں پیدا ہوتا ہے (بھیش) یہ خیال کرتے ہوئے کہا کہ جو کہانی بالقی تین انجلیوں کے مرتبین نے بیان کی ہے صحیح ہے اکہ یو حطا کی انجلی کا وہ مکارا جو نہ کورہ واقعہ کو بیان کرتا تھا ضائع ہو گیا ہے۔ میساں شار من اس نتیجہ پر نہیں بخوبی۔

اب ہم ان چند نقطے ہائے نظر کا جائزہ لیتے ہیں جو انہوں نے اختیار کیے ہیں۔ اپنی عمدہ نامہ جدید کی چھوٹی لغت (بھیتی ڈ کیسونا ترزو لووے جیتلیں) میں آخری طحہم (میں) کے تحت اے ترکو یہ بیان دیتے ہیں۔

”آخری کھانا یوسع نے اپنے بارہ حواریوں کے ساتھ کھلایا جس میں انہوں نے ماں کی رسم کا آغاز کیا۔ اس کا تذکرہ کتب متفقہ میں موجود ہے۔“ (متی، مرقس اور لوقا کے حوالے ہیں)۔۔۔ ”اور چو چھی انجلی ہمیں مزید تفصیلات فرمادیں کرتی ہے۔“ (یو حطا کے حوالے) اس کے بارے میں جوان دراج ہے اس کے متعلق یہی صفت حسب ذیل تحریر پیش کرتے ہیں۔ ”ماں کی رسم پہلی تین انجلیوں میں اختصار سے بیان کی گئی ہے۔ یہ نہیں تعلیمات کے پیاسی طرز کا انتہائی اہم جزو ہے۔ سینٹ یو حطا نے ان مختصر بیانات پر اس تذکرے میں ایک غیر منفک عملہ کا اضافہ کیا ہے، جس میں انہوں نے یوسع کی زندگی کی روٹی پر وعظ کے متعلق لکھا ہے۔ ۶۱۔“ (۵۸۔۳۲)

نتیجہ: شارح نے یہ بات نہیں بتائی کہ یو حطا یوسع کی عشاءِ بہانی کی رسم کا ذکر نہیں کرتے۔ صفت انجلی تفصیلات پر مکمل کرتے ہے۔ لیکن یہ تفصیلات عشاءِ بہانی کی انجلی میں ہیں۔ (وہ بنیادی طور پر حواریوں کے پاؤں دھلانے کی تقریب کو بیان کرتے ہیں) شارح زندگی کی روٹی کے بارے میں مکمل کرتا ہے لیکن (آخری کھلنے سے بالکل جدا گانہ) یوسع کا یہ حوالہ خدا کے اس انعام کے سلسلہ میں ہے جو حضرت موسیٰ ﷺ کی سرکردگی میں یہودیوں کے خروج کے وقت صحراء و رودی میں من و سلوی کی شل میں نازل ہوا تھا۔ انجلیوں کے مرتبین میں یو حطا واحد شخص ہیں جو اس تہیج کو بیان کرتے ہیں۔ اپنی انجلی کی اگلی عبارت میں یو حطا یقیناً یوسع کے عشاءِ بہانی کے حوالے کو روٹی پر تمدیز کی فلی میں بیان کرتے ہیں لیکن کوئی دوسرا انجلی کا مرتب اس واقعہ کے متعلق مکمل نہیں کرتا۔

اسی لیے ان دونوں امور پر ہر ایک شخص کو حیرت ہوتی ہے کہ جو بات باقی تین مرتبین انخلیل میان کرتے ہیں اس پر یو ہتا خاموش رہتے ہیں، اور اس بات پر جو یو ہتا کے بوجب یوس نے پیشیں گوئی کے طور پر کمی تھی وہ لوگ خاموشی اختیار کرتے ہیں۔ باخیل، عمد نامہ جدید کے عالی ترجیح کے شارٹ میں یو ہتا کی انخلیل میں اس ترک کا ضرور اعتراف کرتے ہیں۔ اس واقعہ کو کہ عشاءے ربائی کی رسم کا تذکرہ غائب ہے بتاتے ہوئے وہ یہ تشریح پیش کرتے ہیں۔ "عام طور پر یو ہتا قدیم اسرائیلی روایات اور رسوم کے میان گرنے میں زیادہ دلچسپی نہیں لیتے۔ ہو سکتا ہے کہ اسی چیز نے ان کو عید فتح پر عشاءے ربائی کے قیام کا اظہار کرنے سے باز رکھا ہو۔" کیا ہم لوگ سمجھیگی سے اس بات پر تھیں کہ لیں کہ یہودی عید فتح میں عدم دلچسپی ہی وہ سبب تھا جس نے یو ہتا کو جدید مذہب کی عشاءے ربائی میں انتہائی اسائی نوعیت کے عمل کی ایک رسم کو میان کرنے سے باز رکھا؟

تفاہیر کے ماہرین اس مسئلے سے ایسے بوكھلانے کے نہ ہی لوگوں نے اپنے داغنوں کو پیشیں گوئیوں یا یوس کی زندگی کے واقعات میں عشاءے ربائی کے متراوف باتوں کو جو یو ہتا نے میان کی ہیں تلاش کرنے میں لگادیا ہے۔ مثلاً اول کلمان اپنی کتاب "عمرد نامہ جدید" (لے نوابیوں سنتماں) میں میان کرتے ہیں کہ "پانی کا شراب کی محل میں تبدیل ہو جانا اور پانچ ہزار کو کھلانا کھلا رہنا۔ آخری کھانے (عشاءے ربائی) کی متبرک رسم کا پیشگوئی نمونہ ہے۔" یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ پانی شراب میں اس لیے تبدیل ہوا کہ موخر الذکر قاتا کے مقام پر ایک شادی میں تمہرو گئی تھی (یہ یوس کا پلا مجھو تھا جو یو ہتا نے باب ۱۲۔ ۱:۲ میں میان کیا ہے۔) وہ واحد مرتب انخلیل ہیں جنہوں نے یہ بات بتائی) جہاں تک پانچ ہزار کو کھلانے کا تعلق ہے یہ ان لوگوں کی تعداد تھی جن کو جو کے پانچ گلوپوں پر کھانے کے لیے بھیجا گیا اور ان کی تعداد میں مجبراً ان طریقے پر اضافہ ہو گیا۔ یو ہتا جب ان واقعات کو میان کرتے ہیں تو وہ ان پر کوئی خاص تبصرہ نہیں کرتے اور اس سے ملتا جلتا واقعہ تفسیر کرتے وقت اس ماہر کے دلخیل میں موجود رہتا ہے۔ کسی شخص کی کجھ میں اس واقعہ کی جو وہ (ماہر) اس سے افذا کرتا ہے اس کے اس نظریہ کے سوا کوئی دلیل نہیں آتی کہ ایک مقلوع شخص کو اچھا کرنے اور ایک مادرزاد انہی کو پیمانی عطا کرنے سے پیشماکی پیش گوئی ہوتی ہے، اور یہ کہ پانی اور خون جو یوس کے قریب سے ان کی رحلت کے بعد جاری

ہوئے ایک واحد حقیقت بن جاتے ہیں جو پتھما اور عشاۓ ربائی دونوں کے حوالے ہیں۔ عشاۓ ربائی سے متعلق ایک اور نظریٰ جو کی ماهر تفسیر میں پیش کرتا ہے، قادر روگے اس کا حوالہ اپنی کتاب "انجیل کی ابتداء" (انی سی الیبیون الیواتشل) میں دیتے ہیں۔ "بعض علمائے دین جیسے آسکر کلمان (اوکلمان) آخری کھانے سے پسلے پیروں کے دھونے کے بیان میں عشاۓ ربائی کی رسم سے ایک علامتی متراوف نکال لیتے ہیں....."

تمام ظاہر کی جو شارحین نے لوگوں کو سمجھانے کے لئے اخراج کی ہیں تاکہ وہ زیادہ آسانی سے یوختا کی انجیل کی ان انتہائی پریشان کن فروگذاشتون کو مان لیں معقولیت علاش کر لیتا مشکل ہے۔

## یسوع کے مردوں میں سے اٹھنے کی وہمی صورتیں

ایک بیان میں تخيّل کی کار فرمائی کی ایک عمدہ مثال اس غیر معمولی واقعہ کی تصویر کشی کے سلسلے میں پہلے ہی پیش کی جا چکی ہے جو متی کی انجیل میں یسوع کی رحلت کے ساتھ رونما ہونے کے متعلق بیان کیا گیا ہے۔ رفع سعی کے بعد جو واقعات پیش آئے انہوں نے انجلیوں کے تمام ہی مرتبین کے لیے متفاہ اور ناصقول بیانات کے لیے مواد فراہم کیا۔

قادر روگے اپنی کتاب "انجیل کی ابتداء" صفحہ ۱۸۲ پر اس انتشار، بد نظری اور تضاد بیانی کی مثالیں پیش کرتے ہیں جو ان تحریروں میں کار فرمائے۔

"ان عورتوں کی فہرست جو مقبرہ پر آئیں تیوں کتب متفقہ (متی، مرقس اور لوقا کی انجلیوں) میں سے ہر ایک میں یکساں نہیں ہے۔ یوختا کے مطابق صرف ایک عورت آئی تھی یعنی میری میگڈلین۔ لیکن اس کی گفتگو جمع کے صیغہ میں ہوتی ہے جیسے کہ وہ کسی کی معیت میں ہے۔" ہمیں نہیں معلوم کہ انہوں نے اس کو کہاں دفن کیا ہے۔" متی کی انجیل میں فرشتہ عورتوں کو بطور پیش گوئی بتاتا ہے کہ یہ یسوع کا دیدار گلیل میں کریں گی لیکن چند لمحوں بعد یسوع مقبرہ کے قریب ان کے ساتھ ہو جاتے ہیں۔ غالباً لوقا اس وقت دشواری کا احساس کر رہے

ہیں اور مائف کو تھوڑا سا بدل دیتے ہیں۔ فرشتہ کرتا ہے۔ ”یاد کیجئے کہ جب وہ گلیل ہی میں تھا تو اس نے تم سے کیا کما تھا.....“ ”حقیقت میں لوقا مخفی تین وہی صورتوں کا حوالہ دیتے ہیں...“ ”یو جنایو ڈلم کے بالائی کرے میں ایک بہتے کے وقفہ سے دو وہی صورتوں کا تین کرتے ہیں اور تیری کو جیل کے قریب لختی گلیل میں بتاتے ہیں۔ متی گلیل میں مخفی ایک وہی صورت کا اندر ارج کرتے ہیں۔“ شارح اس جائزہ سے مرقس کی انجلیل کے آخری جزو کو خارج کر دیتا ہے جس کا تعلق وہی صورتوں سے ہے اس لیے کہ اس کو یقین ہے کہ غالباً اس کی تحریر میں کوئی دوسری باقاعدہ تھا۔

یہ تمام حقائق یسوع کی ان وہی صورتوں کے تذکرہ کی تردید کرتے ہیں جو پال کے کور نصیبوں کے ہم پسلے خط میں مذکور ہیں۔ (۱۵:۷۔۲) اور جو صورتیں ایک دم پانچ سو سے زیادہ لوگوں کو، یعقوب کو، پھر رسولوں کو اور پھر فی الحقیقت خود پال کو دکھائی دیں۔ لہذا اس کے بعد قادر روگے کی اسی کتاب میں یہ لکھتے چینی دیکھ کر حیرت ہوتی ہے کہ جب رفع مسیح پر عکشگو کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ ”بعض اسفار محرفة میں عکشوں لفظی اور ظلانہ قسم کی توہم پرستی دکھائی دیتی ہے۔“ یقیناً یہ الفاظ خود متی اور پال کے لیے پوری طرح موزوں ہیں۔ وہ یسوع کے مردوں میں سے اٹھنے کی وہی صورتوں کے موضوع پر دوسری انجلیلوں سے قطعاً تناقض ہیں۔

اس سے ہٹ کر رسولوں کے اعمال میں یسوع کی وہی صورت کے بیان میں لوقا اور پال کے درمیان تضاد ہے اور اس بات میں بھی تناقض ہے جو خود پال اس کے متعلق انجاز کے ساتھ ہمیں بتاتے ہیں۔ اسی چیز نے قادر کینون ٹھی ایسے کو اپنی کتاب ”رفع مسیح کا عقیدہ“ عقیدہ کا کھوڈ ڈالنا“ ۲۷ء میں اس بات پر زور دینے کی جانب مائل کیا ہے کہ پال جو مسیح کے اٹھائے جانے کے واحد عینی شاہد تھے اور ان ہی کی تحریروں کے ذریعہ مسیح کی آواز براہ راست ہم تک پہنچتی ہے، وہ کمیں بھی یسوع مسیح کے ساتھ اپنی ذاتی تبلیغیز کا ذکر نہیں کرتے۔ وہی مسیح جو مردوں کے درمیان سے اٹھائے گئے تھے..... سوائے تین انتہائی محتاط حوالوں کے..... وہ اس کے بیان کرنے تک سے احتراز کرتے ہیں۔

پال کے جو واحد عینی شاہد تھے لیکن غیر معتبر ہیں اور انجلیل کے درمیان تضاد بالکل

واضح ہے۔

اوکھاں اپنی کتاب "عمر نام جدید" (لوئیوے تسلیم) میں لوقا اور متی کے بیان تضادات کی نشان دہی کرتے ہیں۔ اول الذکر یسوع کے ظہور کو یہودہ میں اور ثانی الذکر گلیل میں قرار دیتے ہیں۔

لوقا اور یوحتا کے تضاد کو بھی یاد رکھنا ضروری ہے۔ یوحتا (۱: ۲۱۔ ۳: ۱۳) (۳) ایک ایسا واقعہ بیان کرتے ہیں جس میں یسوع مردوں کے درمیان سے اٹھ کر بحیرہ طبریا کے قریب مانی گیروں کے سامنے ظاہر ہوتے ہیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ اتنی محملیاں پکڑ لیتے ہیں جو ان سے اٹھائے نہیں اٹھتیں۔ یہ محمل پکڑنے کے اس واقعہ سے متعلق مجھرہ کی حکمران کے سوا کچھ بھی نہیں ہے جو اسی جگہ پر رونما ہوا تھا اور جس کو لوقا نے بھی یسوع کے حیات کے ایک واقعہ کے طور پر بیان کیا تھا۔ (۵) (۱: ۵۔ ۱۱)

ظہور کے ان واقعات کے متعلق گفتگو کرتے وقت قادر رہ گے ہمیں اپنی کتاب میں اس کا یقین دلاتے ہیں کہ "ان حضرات کا غیر مربوط" مسم اور بے ترتیب طرز عمل اعتقاد پیدا کرتا ہے۔ اس لیے کہ یہ تمام حقائق اس بات کو ظاہر کرتے ہیں کہ انجلیوں کے مرتبین کے مابین کوئی اندر وہی مصالحت نہیں تھی۔ ورنہ وہ حضرات اپنے بیان کردہ قصوں میں ضرور مطابقت پیدا کرتے۔" یہ یقیناً استدلال کا عجیب و غریب طریقہ ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ وہ سب کے سب پوری دیانت داری سے ان قوموں کی روایت کو بیان کر سکتے تھے جو (ان کے لیے نامعلوم) تمام ترقیات کے عناصر پر مشتمل تھیں۔ یہ مفروضہ اس صورت میں ناگزیر ہے جب کوئی شخص واقعات کے بیان میں ایسے تضادات اور ناممکنات سے دوچار ہوتا ہے۔

## رفع مسیح

تضادات، بیانات کے بالکل آخر تک موجود رہتے ہیں۔ اس لیے کہ نہ تو یوحتا اور نہ متی رفع مسیح کا کوئی حوالہ دیتے ہیں۔ صرف مرقس اور لوقا ہی ہیں جو اس کے بارے میں گفتگو کرتے ہیں۔

جان تک مرقس کا تعلق ہے ان کے نزدیک یسوع (۱۹:۱۷) (۲) "آسمان پر لے جائے گئے اور وہاں خداوند خدا کے دامیں جانب بھادیئے گئے۔" لیکن وہ کوئی صحیح تاریخ ان کے قبر سے اٹھائے جانے کی نہیں دیتے۔ تاہم اس بات کو زہن میں رکھنا چاہیے کہ مرقس کی انجیل کی وہ نختم عبارت جس میں یہ جملہ شامل ہے، قادر روگے کے خیال میں ایک موضوع روایت ہے حالانکہ کلیسا کے نزدیک یہ مستند حیثیت رکھتی ہے۔ اب رہ جاتے ہیں لوقا جو انجیل کے وہ واحد مرتب ہیں جو رفع مسیح کے قصہ کی غیر متعارف روایت فراہم کرتے ہیں۔ (۵۰:۲۳) "وہ ان سے جدا ہو گیا اور آسمان پر اٹھایا گیا۔" انجیل کے مرتب (لوقا) اس واقعہ کا تین قبر سے اٹھائے جانے کے بیان کے اختلاف پر اور گیارہ حواریوں (۷) کے سامنے رفع مسیح کے ظہور پر کرتے ہیں۔ انجیل کے بیان کی تفصیلات اس جانب اشارہ کرتی ہیں کہ رفع مسیح، قبر سے اٹھائے جانے کے بعد ظہور پذیر ہوا۔ رسولوں کے اعمال میں لوقا (جن کو ہر شخص ان کا مصنف خیال کرتا ہے) باب ۳۴ میں یسوع کے حواریوں کے سامنے ظہور کا تذکرہ دور ابتلاء اور رفع مسیح کی درمیانی مدت میں حسب ذیل الفاظ میں ظاہر کرتے ہیں۔

"اس کے دکھ سنتے کے بعد بہت سے شیوتوں سے اپنے آپ کو ان پر زندہ ظاہر بھی کیا۔ چنانچہ وہ چالیس دن تک انہیں نظر آتا اور خدا کی پادشاہی کی باتیں کرتا۔" رفع مسیح کے عیسائی توارکو ایسی طبقی قبر سے اٹھائے جانے کے توارکے چالیس دنوں کے بعد منعقد کرنے کی ابتدا رسولوں کے اعمال میں دی ہوئی اسی عبارت سے ہوئی۔ لہذا یہ تاریخ لوقا کی انجیل سے تناقض ہے۔ دوسرا کسی انجیل کا متن بھی اس کو حق بجانب ثابت کرنے کے لیے اس سے مختلف انداز میں کچھ نہیں بتاتا۔

جو عیسائی اس بات سے واقف ہے وہ اس واضح تضاد سے بے انتہا بدحواسی اور گھبراہٹ محسوس کرتا ہے۔ بابل کے عالمی ترجمہ، عد نامہ جدید میں ان حقائق کا اعتراف کیا گیا ہے۔ لیکن وہ اس تضاد بیانی کی کوئی تشریح نہیں کرتا۔ وہ خود کو اس حد تک محدود رکھتا ہے کہ وہ وضاحت پیش کر دے جس سے چالیس دنوں کی یسوع کے مشن سے مناسبت ہو سکتی ہے۔

شارصین جو ہر چیز کی تشریح کرنے اور ناموافق باتوں میں توافق پیدا کرنے کے خواہشند ہیں، اس موضوع کی بعض عجیب و غریب تاویلیات اور تشریحات پیش کرتے ہیں۔

مشائی انجیل اربع کا خاکہ، مرتبہ ۱۹۷۲ء از مدرسہ پائیل داچ یرو ٹائم (پائیل سکول آف جیرو ٹائم) کی جلد ۲ صفحہ ۳۵ پر نہایت عجیب و غریب تحریحات ملتی ہیں۔

خود لفظ رفع مسح پر حسب ذیل انداز میں تغیر کی گئی ہے۔ ”فِ الْحَقِّ وَاقِعَةٌ“ جسمانی اعتبار سے رفع مسح ہوا ہی نہیں کیونکہ خدا تو جس طرح بلندیوں پر ہے اسی طرح پستیوں پر ہے۔ (لیکن) اس تحریح کے مفہوم کو سمجھنا ہے مشکل۔ کیونکہ ہر شخص اس شش و پنج میں جلا ہو جاتا ہے کہ پھر آخر لوقا اپنے مانی الضیر کو کیسے ادا کرتے۔

دوسری جگہ اس شرح کے مصنف صاحب اس واقعہ میں ایک ادبی نوعیت کی حکمت غلاش کر لیتے ہیں۔ وہ یہ کہ ”اعمال میں رفع مسح کے واقعہ کو قبر سے اٹھائے جانے کے چالیس دن بعد وقوع پذیر ہونا بتایا گیا ہے۔“ اس حکمت سے اس خیال پر زور دیا گیا ہے کہ ”زمین پر یوسع کے ظہور کا زمانہ اختتام کو پہنچ گیا ہے۔“ تاہم وہ اس واقعہ کے تعلق سے اس بات کا اضافہ کرتے ہیں کہ لوقا کی انجیل میں ”یہ واقعہ ایسٹر کے اتوار کی شام کو رومنا ہوتا ہے اس لیے کہ انجیل کا مرتب ان مختلف واقعات کے درمیان کوئی انقطاع نہیں ہتا جا جو قبر سے اٹھائے جانے کے دن صبح میں غالی قبر ملنے کے بعد رومنا ہوئے.....“ .....یقیناً یہ بھی ادبی نوعیت کی ایک حکمت اور تدبر ہے جس کا مقصد یوسع کے جو مردوں کے درمیان سے اٹھائے گئے تھے ظاہر ہونے سے پہلے کچھ وقفہ دنائے۔“

بوکلاہست جوان تحریحات میں کار فرمائے، قادر روگے کی کتاب میں اور بھی نمایاں ہو جاتی ہے۔ ان کی دریافت کے بھوجب رفع مسح ایک مرتبہ نہیں بلکہ دو وقفہ ہوا۔

”جب کہ یوسع کے نقطہ نظر سے رفع مسح کا واقعہ قبر سے اٹھائے جانے کے بعد منطبق ہو جاتا ہے اور خوارین کے نقطہ نظر سے یہ واقعہ اس وقت تک رومنا نہیں ہوتا جب تک یوسع خود کو ان کے سامنے ظاہر نہیں کرتے تاکہ روح ان کو دے دی جائے اور کلیسا کا دور شروع ہو سکے۔“

ان قارئین کے لیے جو اس دلیل کی دینی باریکیوں کو سمجھنے سے قاصر ہیں۔ (جس کے لیے قطعاً کوئی الہامی بنیاد نہیں ہے) مصنف حسب ذیل عمومی نوعیت کی یہ تنبیہ کر رہتا ہے جو عذر خواہانہ اٹھاب تھن کا ایک نمونہ ہے۔

”یہاں جیسا کہ اور بہت سی ایسی ہی حالتوں میں ہوا کرتا ہے کہ مسئلہ صرف اس صورت میں ناقابل حال ہو جاتا ہے جب کوئی شخص باکمل کے بیانات کو لفظی طور پر سمجھنا چاہتا ہے اور ان کی مذہبی اہمیت کو فراموش کر دیتا ہے۔ جو حقائق کو علامتی خل دے کر منع کر دینے کا معاملہ نہیں ہے کہ اشارہت ایک غیر مسلم کم شے ہے بلکہ ان لوگوں کے دینی نقطہ نگاہ سے مقاصد کو سمجھنے کا مسئلہ ہے جنہوں نے ان اسرار و رموز کو ایسے حقائق پیش کر کے ہم پر مکشف کیا ہے، جن کو ہم اپنے حواس اور ایسی علامتوں سے سمجھ سکتے ہیں جو ہماری روح مجسم کے لیے موزوں و مناسب ہیں۔“

## یسوع کے آخری مکالے

### یوحنائی انجیل کا فارقیلیٹ

یوحنائی انجیل کے واحد مرتب ہیں جنہوں نے حواریوں کے ساتھ آخری مکالے کے واقعہ کا ذکر کیا ہے۔ یہ آخری کھانے کے بعد اور یسوع کی گرفتاری سے پہلے وقوع پذیر ہوا ہے۔ یہ مکالہ ایک طویل تقریب پر اختتام کو پختا ہے۔ یوحنائی انجیل میں چار ابواب (۱۷:۱۲) اس بیان کے لئے مختص ہیں جس کا دوسرا انجلیلوں میں کہیں ذکر نہ کرنیں کیا گیا۔ بنابریں یوحنائی کے یہ ابواب مستقبل کے لئے اولین اہمیت اور بنیادی ضرورت کے سوالات سے بحث گرتے ہیں۔ وہ اس تمام عظمت اور سبیدگی وقار کے ساتھ مرتب کیے گئے ہیں جو آقا اور ان کے حواریوں کے درمیان الوداعی مظہر کی خصوصیت ہیں۔

یہ رقت انگیز رخصتی کا منظر جس میں یسوع کی روحلانی و صیت بھی شامل ہے۔ متی، مرقس اور لوقا کے بیان سے قطعاً غالب ہے۔ اس بیان کی عدم موجودگی کی تعریف کیسے کی جاسکتی ہے؟ اس سلسلے میں حسب ذیل سوالات کیے جاسکتے ہیں۔ کیا یہ واقعہ ابتداء میں پہلی تین انجلیلوں میں موجود تھا؟ کیا اس کو بعد میں دبادیا گیا؟ ایسا کیوں ہوا؟ فوری طور پر تو اس کے بارے میں یہ بات کہنی پڑے گی کہ ان سوالات کا کوئی حل نہیں ہے۔ پہلی تین انجلیلوں کے راویوں کے بیانات میں اس زبردست خلا کار ارزیبیش کی طرح اب بھی دھند لکے میں ہے۔

اس بیان کی نمایاں خصوصیت جو چوٹی کی تقریب میں دکھائی دیتی ہے، انسان کے اس مستقبل کا منظر ہے جس کا تذکرہ یسوع نے کیا ہے۔ ان کی وہ احتیاط جو اپنے حواریوں کو اور ان کے ذریعہ تمام نوع انسانی کو خطاپ کرنے میں وہ برستتے ہیں ان کے وہ تفویضات اور اواصر و نوانی اور ان کی شریعت سے متعلق وہ احکام جن پر ان کی رخصتی کے بعد لوگوں کو عمل کرنا ضروری ہے۔ یوحنائی انجیل کا متن وہ واحد متن ہے جس میں ان کو پونان میں پراکلیتوں کے لقب سے ملقب کرایا ہے اور انگریزی زبان میں پکنچ کر پیراکلیست (فارقلیٹ) ہو جاتا ہے۔ ذیل

میں ضروری اقتباسات دیئے جا رہے ہیں۔

”اگر تم مجھ سے محبت رکھتے ہو تو میرے ہمکوں پر عمل کرو گے اور میں باپ سے درخواست کروں گا تو وہ تمہیں دوسرا مددگار (فارقلیط) بتائے گا۔“ (۱۳:۱۵-۱۶)

مددگار (فارقلیط) کا کیا مطلب ہے؟ یو ہنا کی انہیں کام موجودہ متن اس کا مفہوم حسب ذیل بیان کرتا ہے۔

”لیکن مددگار یعنی روح القدس نے باپ میرے ہم سے سمجھے گا وہی تمہیں سب باشیں سکھائے گا اور جو کچھ میں نے تم سے کہا ہے وہ سب تمہیں یاد دلائے گا۔“ (۱۷:۲۶)

”وہ میری گواہی دے گا۔“ (۸:۱۵) (۲۶:۱۵)

”میرا جانا تمہارے لیے فائدہ مند ہے کیوں کہ اگر میں نہ جاؤں تو مددگار تمہارے پاس نہ آئے گا لیکن اگر جاؤں گا تو اسے تمہارے پاس بھیج دوں گا اور وہ آگر دنیا کو گنہا اور راستبازی اور عدالت کے بارے میں قصور وار ٹھہرائے گا۔“ ..... (۸:۷-۱۶)

”جب وہ یعنی روح القدس آئے گا تو تم کو تمام سچائی کی راہ دکھائے گا اس لیے کہ وہ اپنی طرف سے نہ کے گا لیکن جو کچھ سنے گا وہی کے گا اور تمہیں آئندہ کی خبریں دے گا۔ وہ میرا جلال ظاہر کرے گا۔“ ..... (۱۶:۱۳-۱۲)

یہ بات قاتل غور ہے کہ یو ہنا کی انہیں کے ابواب ۱۲-۱۳ کا کی وہ عبارتیں جو یہاں بطور حالہ پیش کی گئی ہیں ان اقتباسات کے عام مفہوم میں کسی طرح کی تبدیلی پیدا نہیں کر سکتیں۔

اگر سرسی طور پر مطالعہ کیا جائے تو یہ بات قرین قیاس نہیں رہتی کہ جس متن میں یونانی لفظ پیراکلیت (فارقلیط) کو روح القدس قرار دیا گیا ہے وہ توجہ کو اپنی جانب مبذول کرے۔ یہ بات بالخصوص اس صورت میں صحیح ہے جب عموماً متن کے ذیلی عنوانات کا ترجمہ کیا جاتا ہے اور مصلحتات کے شارحین اس کو عام اشاعت کے لیے کام میں لاتے ہیں۔ اس وقت وہ قارئین کی توجہ ان عبارات میں اس مفہوم کی جانب منعطف کرتے ہیں جو انتہائی رائج الاعتقادی کی بناء پر ان کو سمجھتا چاہیے۔ اگر کسی کو ان کے فرم میں ذرا سی بھی دقت محسوس ہو تو اس موضوع پر روشنی ڈالنے کے لیے بہت سی تصریحات مل جائیں گی جیسے کہ اے ٹریکوٹ نے اپنی ”عد

نام جدید کی چھوٹی لفت" (پہنچ دکوناڑ دنوایوے یتیل) میں دی ہیں۔ یہ شارح پیراکیت (فارقلیط) کے انداز میں حسب ذیل بیان دلتا ہے۔

"یہ نام یا لقب جو یونانی سے ترجمہ ہو کر آیا ہے، عمد نام جدید میں صرف یوجتا نے استعمال کیا ہے۔ انہوں نے شام کے کھانے کے بعد یوسع کی تقریر کے سلسلہ میں جو بیان دیا ہے اس میں اس کو چار مرتبہ استعمال کیا ہے۔ (۶: ۲۶، ۱۵، ۲۶: ۷) اور ایک وفہ اپنے مکتب اول میں (۲) یوختا کی انجیل میں یہ لفظ روح القدس کے لیے استعمال ہوا ہے۔ مکتب میں اس سے مراد حضرت میسیح میلکہ ہے۔ پیراکیت (فارقلیط) پہلی صدی عیسوی کے دوران طیبی (یونانی) یہودیوں میں مروج ایک اصطلاح تھی جس کا مطلب تھا "شافع" یا "محاذ و ناصر" یوسع پیشگوئی کرتے ہیں کہ روح القدس کو باپ اور پیٹا دونوں بھیجیں گے۔ اس کا کام یہ ہو گا کہ وہ اس کوارڈ میں بیٹھے کی جگہ لے گی جو اس (بیٹھے) نے اپنی قائل زندگی کے دوران اپنے خوارین کی فلاح و بہود کے لیے بطور مدگار ادا کیا تھا۔ روح القدس درمیان میں آئے گی اور یوسع کے قائم مقام کی حیثیت سے کام کرے گی۔ اس کا کوارڈ پیراکیت (فارقلیط) یا شافع مطلق کا ہو گا۔"

اس لئے یہ تشریع روح القدس کو یوسع کے جانے کے بعد نوع انسانی کے آخری رہنماء اور ہادی کی حیثیت سے پیش کرتی ہے۔ یہ بات یوختا کے متن سے کیے مطابقت رکھتی ہے؟

یہ ایک ضروری سوال ہے کیونکہ بنیادی طور پر یہ چیز عجیب معلوم ہوتی ہے کہ مذکورہ بلا آخری پیراگراف کو روح القدس سے منسوب کیا جائے۔ "کیونکہ وہ اپنی طرف سے کچھ نہیں کہ گا جو کچھ نے گا اور تمیں آنکھ کی خردے گا۔" یہ بات ناقابل تصور معلوم ہوتی ہے کہ کوئی شخص روح القدس سے یہ امر منسوب کرے کہ جو کچھ وہ نہ سئے وہی کہ..... مطلق طور پر یہ سوال اٹھتا ہے لیکن جہاں تک میرے علم میں ہے، یہ عام طور پر تشریحات کا موضوع نہیں ہے۔ اس مسئلہ کا صحیح تصور حاصل کرنے کے لیے اصلی یونانی متن کی جانب رجوع کرنا پڑتا ہے یہ بات خصوصیت سے اہم ہے۔ اس لئے کہ یوختا کے بارے میں عام طور پر یہ تحلیم کیا جاتا ہے کہ انہوں نے کسی دوسری زبان کی بجائے یونانی میں تحریر کیا تھا جس

یوں متن سے رجوع کیا گیا تھا وہ نوم میشا میشم گریے (۱۰) (یوں ای عمد نامہ جدید) تھا۔  
 متن پر کوئی سمجھیدہ تقدیم، اختلافات کے متعلق تحقیق سے شروع ہوتی ہے۔ اس  
 سلسلہ میں پہ چلے گا کہ یوہ تھا کی انجلی کے تمام مخطوطات میں وہ واحد اختلاف جس سے اس  
 جملہ کے مفہوم میں فرق پڑ جاتا ہے، مشور پالیسٹ (۱۱) کی اشاعت کے جز ۱۲، ۲۶ میں ہے جو  
 سربانی میں تحریر کیا گیا تھا۔ اس موقع پر وہ روح القدس نہیں ہے جس کا حوالہ دیا گیا ہے بلکہ  
 نہایت سیدھے اور صاف طریقے پر روح ہے۔ کیا کتاب سے ایک لفظ ترک ہو گیا ہے یا یہ  
 جانتے پوچھتے کہ جس متن کو وہ نقل کر رہا ہے۔ اس بات کا مقاصدی ہے کہ روح القدس کو اس  
 طرح پیش کرے کہ جو کچھ وہ سنے وہی کے؟ اس نے غالباً کوئی ایسی بات جو اس کو ہامعقول  
 معلوم ہوئی لکھنے کی جرأت نہیں کی۔ اس مشاہدہ سے ہٹ کر دوسرے اختلافات کے کھون  
 لگانے کی زحمت کرنے کی چندال ضرورت نہیں رہتی۔ یہ اختلافات قواعد کی رو سے ہیں اور ان  
 سے عام مفہوم میں کوئی تبدلی نہیں ہوتی۔ خاص بات جس کا اظہار اغفال "سنن" اور "کتب"  
 کے صحیح مفہوم کے سلسلہ میں اس موقع پر کیا گیا ہے وہ یوہ تھا کی انجلی کے جملہ مخطوطات پر بھی  
 صادق آنا چاہیے اور یہی فی الحقيقة صحیح ہے۔

ترجمہ میں فعل "سننا" یوں زبان کا فعل "آگوڈ" ہے جس کا مفہوم ہے "آوازوں کا  
 محسوس کرنا۔" مثال کے طور پر اسی سے ہمیں لفظ "اک سکس" حاصل ہوا ہے جس کو معیمات  
 (آوازوں کا علم) کہتے ہیں۔

فعل "کمنا" یوں زبان کے لفظ "لایو" کا ترجمہ ہے جس کے عام معنی ہیں "آوازیں  
 لکانا" اور یہ "کتبنے" یا بولنے کا خصوصی مفہوم ہے۔ یہ لفظ انجلی کے یوں متن میں بڑی  
 کثرت سے استعمال ہوا ہے۔ یہ یوں کے اس باضابطہ بیان کا خصوصی نام ہے جو انسوں نے  
 اپنے مواعظ کے دوران دیا تھا۔ لذما یہ امر بالکل واضح ہو جاتا ہے کہ یہ نوع انسان کو وہ اطلاع  
 جس کا وہ (یوں) اس موقع پر اظہار کر رہے ہیں کسی اعتبار سے بھی ایک ایسا بیان نہیں ہو سکتا  
 جو روح القدس کے ذریعہ سے دل میں ڈالا جائے۔ علاوہ ازیں اس کی ایک نہایت واضح مادی  
 خصوصیت ہے جو آوازوں کے نکلنے کے تصور سے برآمد ہوتی ہے اور یہ تصور اس یوں لفظ  
 سے ادا ہوتا ہے جو اس کی وضاحت کرتا ہے۔

لہذا یونانی زبان کے دو مصادر "آکود" اور "لایبو" ایسے مرئی افعال کا تعین کرتے ہیں جن کا اطلاق ایک ایسی ہستی پر ہوتا ہے جو ساعت اور نطق کے اعضاء رکھتی ہو۔ نتیجتہ یہ بات ناممکن ہے کہ ان کو "روح القدس" کے لیے استعمال کیا جائے۔

اسی وجہ سے اس عبارت کا متن یوحتا کی انجلی سے جو یونانی مخطوطہ کے ذریعہ ہم تک پہنچا ہے، مأخذ ہے اس صورت میں قطعاً ناقابل فہم ہو جاتا ہے اگر اس کو بحیثیت مجموعی لیا جائے جس میں اجزاء ۱۲، ۲۶ میں شامل روح القدس کے الفاظ بھی داخل ہوں: "لیکن پیراکلیت (مدوگار) یعنی روح القدس ہے باپ میرے نام سے بھیجے گا۔" وغیرہ یہ یوحتا کی انجلی میں واحد عبارت ہے جو مدوگار (پیراکلیت) کو روح القدس سے متماثل کرتی ہے۔

اگر الفاظ روح القدس (θυνιομάθε آجیون) کو عبارت سے خارج کر دیا جائے تو یوحتا کا مکمل متن بامعنی ہو جاتا ہے جو بالکل واضح اور صاف ہے۔ علاوہ ازیں یہ بات اسی انجلی کے مرتب کے ایک دوسرے متن یعنی مکتب اول سے بھی منحصر ہو جاتی ہے جہاں یوحتا نے اسی لفظ پیراکلیت (مدوگار) کو صرف یوسوں کے مفہوم کے لیے استعمال کیا ہے جو خداوند خدا کے نزدیک "شافع" کا درجہ رکھتے ہیں (۱۳) یوحتا کے قول کے بوجب جب یوسوں کتے ہیں۔ (۱۴) اور میں باپ سے درخواست کروں گا تو وہ تمہیں دوسرا مدوگار بخیٹے گا۔" جو کچھ یوسوں اس موقع پر کہہ رہے ہیں وہ یہ ہے کہ بنی نوع انسان کے پاس ایک دوسرا شفاعت کرنے والا بھیجا جائے گا" جیسے کہ وہ خود اپنی حیات دینی کے دوران انسانوں کی طرف سے بارگاہ خداوندی میں شفاعت کرتے رہے ہیں۔

اس لیے منطق کے اصولوں کے مطابق یوحتا کے پیراکلیت (فارقلیط یا مدوگار) میں یوسوں کے مانند ایک بشر نظر آتا ہے جو ساعت اور نطق کی وہ صلاحیتیں رکھتا ہے جن کا اظہار یوحتا کے یونانی متن سے ہوتا ہے۔ بنابریں یوسوں پیشگوئی کرتے ہیں کہ خداوند بعد میں ایک فرد بشر کو کہہ ارض پر بھیجے گا جو وہی کردار ادا کرے گا جس کا تعین یوحتا نے کیا ہے۔ یعنی وہ ایک خبیر ہو گا جو خدا کا کلام سنتا ہے اور اس کا پیغام بنی نوع انسان کو پہنچاتا ہے۔ اگر الفاظ کو ان کے مناسب معنی دیئے جائیں تو یوحتا کے متون کی یہ وہ منطقی توضیح و تشریح ہوتی ہے جس پر بالآخر انسان پہنچ جاتا ہے۔

”روح القدس“ کی اصطلاح کی موجودگی جو آج کل کے متن میں ہے بعد کے اضافوں کا نتیجہ ہو سکتی ہے جو عمداً کیے گئے ہیں۔ اس کا مقصد اس ابتدائی مفہوم کو بدلنا ہو سکتا ہے جس سے یسوع کے بعد ایک پیغمبر کی بعثت کی پیشینگوئی ہوتی تھی اور اس لیے اس سے عیسائی گر جاؤں کی اس تعلیم و تبلیغ کی مخالفت ہوتی تھی جو ان کی تخلیق کے وقت کی جاری تھی۔ ان تعلیمات میں یہ بتایا جاتا تھا کہ سچ سب سے آخری بنی ہیں۔



## حوالی

یوں نے یہ جان کر کہ باپ نے سب چیزیں میرے ہاتھ کر دی ہیں اور میں خدا کے پاس سے آیا اور خدا ہی کے پاس جاتا ہوں، دسترخوان سے انھی کر کپڑے اتارے اور رومال لے کر اپنی کمر میں پاندھا۔ اس کے بعد برتن میں پانی ڈال کر اپنے شاگردوں کے پاؤں دھونے اور جو رومال کر میں پاندھ رکھا تھا اس سے پونچھنے شروع کیے۔ (یو جتا کی انجلی ۱۳: ۵)

(مترجم)

پھر تیرے دن قناتی مکمل میں ایک شادی ہوئی اور یوں کی ماں وہاں تھی اور یوں اور اس کے شاگردوں کی بھی اس شادی میں دعوت تھی اور جب سے ہو چکی تو یوں کی ماں نے اس سے کہا کہ اس کے پاس سے نہیں رہی۔ یوں نے اس سے کہا۔ ”اے عورت مجھے تھے سے کیا کام ہے؟ ابھی میرا وقت نہیں آیا۔“ اس کی ماں نے خادموں سے کہا۔ ”جو کچھ یہ تم سے کہے وہ کہو۔“ وہاں یہودیوں کی طہارت کے دستور کے موافق پھر کے چھ ملکے رکھے گئے تھے اور ان میں دو دو تین تین من کی گنجائش تھی۔ یوں نے ان سے کہا۔ ”مکلوں میں پانی بھر دو۔“ پس انہوں نے ان کو باب بھر دیا۔ پھر اس نے ان سے کہا ”اب نہال کر میر مجلس کے پاس لے جاؤ۔“ پس وہ لے گئے۔ جب میر مجلس نے پانی چکھا جو سے بھی گیا تھا اور جانتا تھا کہ یہ کماں سے آئی ہے۔ (مگر خادم جنہوں نے پانی بھرا تھا جانتے تھے) تو میر مجلس نے دلماکو بلا کر اس سے کہا۔ ”ہر شخص پلے اچھی میئے پیش کرتا ہے اور ناقص اس وقت جب پی کر چک گئے، مگر تو نے اب تک اچھی سے رکھ چھوڑی ہے۔“ یہ پسلا مجھہ یوں نے قناتی مکمل میں دکھا کر اپنا جلال ظاہر کیا اور اس کے شاگرد اس پر ایمان لائے۔ (مترجم)

اور کیھا اور اس کے بعد ان پارہ کو دکھائی دیا۔ پھر پانچ سو سے زیادہ بھائیوں کو ایک ساتھ دکھائی دیا۔ جن میں سے اکثر اب تک موجود ہیں اور بعض سو گئے پھر یعقوب کو دکھائی دیا پھر رسولوں کو اور سب سے پیچھے مجھ کو۔ (مترجم)

ان پاتوں کے بعد یوں نے پھر اپنے آپ کو ہر یا اس کی جیل کے کنارے شاگردوں پر ظاہر کیا۔ (یو جتا)

- ۵۔ جب بھیڑاں پر گری پڑتی تھی اور خدا کا کلام سنتی تھی اور وہ گینست کی جھیل کے کنارے  
کھڑا تھا تو ایسا ہوا کہ اس نے جھیل کے کنارے دو کشیاں لگی دیکھیں.....(لوقا) یہ معلوم  
کرنا مشکل ہے کہ ایسا کیوں ہوتا۔ (ترجم)
- ۶۔ غرض خداوند یوسع ان سے کلام کرنے کے بعد آسمان پر اخليا گیا۔ (ترجم)
- ۷۔ یعنی گیارہوں حواری۔ کیونکہ پار ہوئیں (حواری) جیور اس پسلے ہی فوت ہو چکے تھے۔
- ۸۔ باب ۱۵ کی آہت ۲۶ کی پوری عبارت یہ ہے:-  
”لیکن جب وہ مددگار آئے گا جس کو میں تمہارے پاس باپ کی طرف سے بھیجوں گا۔ یعنی  
روح حق جو باپ سے صادر ہوتا ہے تو وہ میری گواہی دے گا..... اور تم بھی گواہ ہو کیونکہ  
شروع سے میرے ساتھ ہو۔“ (ترجم)
- ۹۔ فی الحیثیت یو حتا کے نزدیک یہ واقعہ آخری کھانے کے دوران ہوا کہ یوسع نے وہ طویل  
تقریر کی جس میں چوراکیت کا ذکر آیا ہے۔ (ترجم)
- ۱۰۔ ٹیلے اینڈ ابلانہ شائع کردہ یونائیٹڈ بائلس سوسائٹر۔ لندن ۱۷۹۴ء (ترجم)
- ۱۱۔ یہ مخطوط چوتھی یا پانچمی صدی عیسوی میں لکھا گیا تھا اور اس کو آگسٹس ایس۔ یوس نے  
جبل سینا پر ۱۸۱۲ء میں دریافت کیا تھا۔ اس کا یہ نام اس لیے ہوا کہ پسلے متن کو بعد کے ایک  
متن نے چھپا لیا تھا جس کے محاور نیست و تابود ہونے پر اصل متن بر آمد ہوا تھا۔
- ۱۲۔ انجلی کے بہت سے ترجموں اور تشریفات میں خصوصاً ان میں جو زیادہ قسم ہیں اس کا ترجمہ  
”تلی دینے والا“ کیا گیا ہے لیکن یہ کلیہ غیر صحیح ہے۔

## نتائج

جو حقائق یہاں بیان کیے گئے ہیں اور متعدد انتہائی معروف عیسائی مفسرین کی جو تشریحات پیش کی گئی ہیں، وہ اسی راستہ العقیدگی کی تردیدی تو شیفات ہیں جن کی حمایت ان خطوط پر کی گئی ہے جو انجیل کے مطابق تاریخی استاد کی بنیاد پر آخری کونسل نے اختیار کیے تھے۔ ان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ جو کچھ یسوع نے واقعی میں کیا اور سکھالیا ہوا ہی باشیں دیانت داری سے خفول کر دی گئی ہیں۔ اس سلسلے میں مختلف نوعیت کے متعدد دلائل دیئے گئے ہیں۔

اول یہ کہ خود انجیل کے اقتباسات سے ہی صاف طور پر تضادات کا ظہار ہوتا ہے۔ ہذا یہے حقائق پر جو باہم تناقض ہوں یقین کر لینا ناممکن ہے۔ نہ ہی بعض ان ناممکنات کو اور ان بیانات کو حلیم کیا جاسکتا ہے جو ان حدودہ مقدمات کے صریحاً خلاف ہیں جو جدید معلومات نے فراہم کیے ہیں۔ اس اعتبار سے انجیل میں دیئے ہوئے یسوع کے دو نسب نامے اور وہ غلط بیانیں جو ان میں نہ پڑھیں قطعی طور پر تصفیہ کرنے انور ہیں۔

یہ تضادات ناممکنات اور مبینات بہت سے عیسائی نظر انداز کرتے چلے آئے ہیں۔ انہیں اس وقت حیرت ہوتی ہے جب وہ ان پر منکشف ہوتے ہیں اس لیے کہ وہ ان تشریحات کے مطالعہ سے متاثر ہوئے ہیں جن میں فقط قسم کی ایسی توضیحات اور تاویلات پیش کی گئی ہیں جو ان کو یقین دلادیتی اور معرفت خواہانہ جذباتیت سے غنائی انداز میں ان کے اذہان میں مر تم کر دی جاتی ہیں۔ بعض بڑی مخصوص طرز کی مثالیں اس فناکاری کی دی گئی ہیں جو تقاضیر میں بعض ماہرین نے ان بالوں کے ذریعہ پھیلانے میں اختیار کی ہیں جن کو وہ معمصانہ طور پر ”مفکلات“ کا نام دیتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انجیل میں بہت کم ایسی عبارتیں ہیں جن کو غیر مستند قرار دیا گیا ہے۔ اگرچہ کلیسا ان کے شرعی ہونے کا اعلان کرتا ہے۔

فادر کینٹ ڈی ایسے کے قول کے مطابق متن سے متعلق جدید تقیید پر جو کتابیں لکھی گئی ہیں انہوں نے ایسے حقائق کو واشگاف کیا ہے جو باہل کی تفاسیر کے طریقوں میں ایک ایسا انقلاب پا کر دیں گے جن سے یوں کے متعلق حقائق جو انہیں میں درج ہیں ان کے لغوی معنی نہ لے جائیں بلکہ ان کو "موقع کے مناسب تحریریں" یا "مناظراتہ تحریریں" قرار دی جائے۔ جدید معلومات سے یہودی عیسائیت کی تاریخ اور فرقوں کا مایہن رقبت پر روشنی پڑی ہے جس سے ان حقائق کے وجود کا سبب معلوم ہوتا ہے جن کو آج کل کے قارئین پریشان کرنے سمجھتے ہیں۔ اپنی آنکھوں سے مشاہدہ کرنے والے روایان انجلی کا تصور اب ایسا نہیں رہا ہے جس کی حمایت کی جاسکے۔ اگرچہ متعدد عیسائی آج بھی ایسے ہیں جو اس تصور کو قائم رکھے ہوئے ہیں۔ یہ علم کے بالبلیک سکول میں جو کام ہوا ہے (فادر س بنوائے اور بومار) اس سے یہ بات صاف صاف ظاہر ہو جاتی ہے کہ انہیں متعدد بار لکھی گئیں، ان پر نظر ہانی کی گئی اور ان میں اصلاح ہوتی۔ ان سے قاری کو یہ تنبیہ بھی ہو جاتی ہے کہ وہ ایک سے زیادہ حالت میں اس تصور کو ترک کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے کہ یوں کی آواز براہ راست سنی جاتی ہے۔"

انہیں کی تاریخی حیثیت خارج از بحث ہے۔ تاہم یوں سے متعلق بیانات کے ذریعہ یہ شاداً تسلی سب سے زیادہ ہمیں ان کے مصف کے کروار کے پارے میں معلومات فراہم کرتی ہیں۔ وہ لوگ ابتدائی دور کے ان عیسائی فرقوں کی روایت کے ترجمان تھے جن سے ان کا تعلق تھا اور خصوصیت سے یہودی عیسائیوں اور پال کے مایہن ہونے والے تمازع کے متعلق معلومات حاصل ہوتی ہے۔ کارڈینل وینیو لو کا بیان ان نکات پر سند کی حیثیت رکھتا ہے۔

اس حقیقت پر حیرت کی کیا بات ہے کہ کچھ روایان انجلی یوں کی زندگی کے بعض واقعات کو ایک ذاتی نظر کے تحفظ کی غرض سے توڑ مروڑ کر پیش کر دیتے ہیں؟ پھر بعض واقعات کے ترک کر دینے پر تعجب کیوں ہو؟ اور ان دیگر واقعات کی جو بیان کیے گئے ہیں فرضی نوعیت پر حیرت و استحقاب کے کیا معنی؟

یہ بات ہماری رہنمائی اس امر میں کرتی ہے کہ انہیں کا مقابلہ ان بیانیہ نظموں سے کریں جو قرون وسطی کے ادب میں پائی جاتی ہیں۔ ایک واضح مقابلہ رویہ نہذ کے نغمہ (شانسوں دے رولان) سے کیا جاسکتا ہے جو اس نوعیت کی تمام نظموں میں سب سے زیادہ معروف ہے

اور جس میں ایک حقیقی واقعہ کو تخيّل کے انداز میں بیان کیا گیا ہے۔<sup>(1)</sup> واضح رہے کہ یہ ایک حقیقی سانحہ ہے۔ روینڈ شارلیمان کے عقیقی دستے کی قیادت کر رہا تھا جب اس دستے پر رانی والی کے درہ پر کمین گاہ سے نکل کر حملہ کیا گیا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ یہ سانحہ جو معمولی نوعیت کا تھا تاریخی دستاویزات کے بوجب ۱۵ اگست ۷۸ء کو رونما ہوا (ایکن ہارڈ) اس کو پڑھا چڑھا کر ایک عظیم جنگی کارنامہ کا درجہ دے دیا گیا اور ایک مذہبی لڑائی کی شکل میں پیش کیا گیا۔ یہ ایک انوکھی قسم کا بیان ہے لیکن تخيّلی غصراً واقعی جنگ کو محظوظ نہیں ہونے دیتا۔ جو شارلیمان کو اپنی حدود سلطنت کی ان کوششوں کے خلاف فناخت کے لیے لڑنی پڑی جو پڑوس کی قوموں نے اس کی مملکت میں گھسنے کے لیے کی تھیں۔ یہ غصر صداقت کا ہے اور داستان کا رزمیہ انداز اس غصر کو ختم نہیں کر دیتا۔

یہی بات انجیل پر بھی صادق آتی ہے۔ متی کے توهہات، انجیل کے درمیان واضح تضادات، ناممکنات اور جدید سائنسی معلومات کے ساتھ تناقضات، متن میں متواتر غلط بیانیاں — یہ تمام وہ باتیں ہیں جو اس حقیقت کو نمیاں کر دیتی ہیں کہ انجیل میں ایسے ابواب اور اجزاء شامل ہیں جو غالباً انسانی تخيّل کی پیداوار ہیں۔ تاہم یہ کوتاہیاں یہوں کے مشن کے وجود میں شک و شبہ پیدا نہیں کرتیں۔ شبہ ہو ہے وہ کلیئہ اس طریقہ کا تک محدود ہے جو اس سلسلہ میں اختیار کیا گیا۔



## حوالی

اس واقعہ کا تعلق تاریخ انگلیس سے ہے۔ جب عبدالرحمٰن الداھل انگلیس پہنچ کر سریر آزادی سلطنت ہو گئے تو شمسنَہ فرانس شارلیمان نے اشتو راس کے حکمران کے ایماء سے انگلیس پر حملہ کر دیا اور سرقط کا محاصرہ کر لیا لیکن جب اسے معلوم ہوا کہ دُنی کی کتنے جلاوطنی سے واپس آکر بسکن کو دوبارہ برائی گزتہ کر دیا ہے، وہ واپسی پر مجبور ہوا لیکن با کسی قوم کے ہاتھوں اس کی عقبی فوج تباہ ہو گئی۔ لین پول لکھتا ہے کہ پہنین کے شاعروں اور بھائیوں نے اس کے متعلق جھوٹ پچ واقعات لکھے ہیں۔ (مترجم)

## قرآن اور جدید سائنس

تمہید

قرآن اور سائنس کے درمیان تعلق بنیادی طور پر ایک حقیقت خیز امر معلوم ہوتا ہے، خصوصیت سے اس صورت میں جب یہ تعلق یکسانیت و ہم آہنگی کا ہو اور اختلاف و تباہافت کا نہ ہو۔ ایک مذہبی کتاب اور دنیوی خیالات کے مابین مقابلہ وہ بھی سائنس کی بنیاد پر غالباً بہت سے لوگوں کی نگاہ میں آج کل ایک الٹی سی بات معلوم ہوتی ہے۔ دراصل ایک مختصر سی تعداد کے استثنی کے ساتھ سائنسدانوں کی اکثریت مادی نظریات سے وابستہ ہے اور وہ مذہبی مسائل سے محض لائقی یا نفرت کا جذبہ رکھتے ہیں جس کو وہ اکثر خرافات و روایات پر منی قرار دیتے ہیں، علاوہ ازیں مغربی دنیا میں جب سائنس اور مذہب پر بحث ہوتی ہے تو لوگ مذہبوں کا حوالہ دیتے ہوئے یہودیت اور عیسائیت کا ذکر کرنے پر قافی رہتے ہیں اور اسلام کے بارے میں مشکل سے ہی سوچتے ہیں۔ دراصل اس کے بارے میں غیر صحیح تصورات کی بنیاد پر اس قدر غلط فیصلے کر دیئے گئے ہیں کہ فی زمانہ اسلام کی تھانیت پر کوئی صحیح تصور قائم کرنا براہ مشکل معلوم ہوتا ہے۔

اسلام سے متعلق اسلام اور سائنس کے درمیان کسی مقابلہ کی تمہید کے طور پر یہ بات ضروری معلوم ہوتی ہے کہ اس مذہب کا جس کے متعلق مغربی دنیا میں بہت کم معلومات ہیں ایک خاکہ پیش کر دیا جائے۔

اسلام کے بارے میں جو انتہائی غلط بیانات مغرب میں پیش کیے جاتے ہیں وہ بعض اوقات تو ناداقیت کا نتیجہ ہوتے ہیں اور بعض اوقات باقاعدہ طور پر بد نام کرنے کے لیے ہوتا ہے۔ تمام غلط بیانوں میں جو اس سلسلہ میں کی جاتی ہیں سب سے زیادہ عجین وہ ہیں جن کا

تعلق واقعات سے ہے۔ اس لیے کہ غلط رائیں پھر بھی قابل معالی ہیں لیکن واقعات کا جو حقیقت کے مخالف ہوں پیش کرنا معاف نہیں کیا جا سکتا۔ جب ان گرانقدر کتابوں میں جن کے مصنفوں نے یادی طور پر نہایت فاضل ہیں نہایہ مکروہ قسم کی غلط بیانیاں مطالعہ میں آتی ہیں تو ذہن میں پر اگندگی پیدا ہو جاتی ہے۔ ذیل میں ایک مثال درج ہے جو یونیورسٹیز انسائیکلوپیڈیا جلد ششم سے لی گئی ہے۔ انہیل کے عنوان کے تحت مصنف موخر الذکر اور قرآن کے مابین اختلاف کا حوالہ دیتا ہے۔ ”انجلیل کے مرتبین (.....) قرآن کی طرح خودنوشت سوانح عمری کو منتقل کرنے کا دعوی نہیں کرتے (.....) جسے کہ خدا وحی کے ذریعہ پیغمبر صاحب کو پہنچاتا ہے.....“ فی الحقیقت قرآن کریم کا خودنوشت سوانح عمری سے کوئی واسط نہیں ہے۔ یہ ایک اخلاقی درس ہے۔ اگر ناقص ترین ترجیح کی بھی مدد لی جاتی تو مصنف پر یہ امر مکشف ہو جاتا۔ جس بیان کا ہم نے حوالہ دیا ہے وہ حقیقت سے اتنا ہی بعید ہے جتنا کہ کوئی شخص یہ کے کہ انجلیل تذکرہ ہے، انجلیل کے ایک مرتب کی زندگی کا۔ قرآن کے بارے میں اس غلط بیانی کا مرکب ایک ایسا شخص ہے جو فرقہ جسوت کے شعبہ دینیات واقع یون میں پروفیسر ہے۔ اس واقعہ سے کہ لوگ اس نوع کی غلط بیانیاں کرتے رہتے ہیں، قرآن اور اسلام کا ایک غلط تصور اور سائز قائم کرنے میں مدد ملتی ہے۔

تاہم اس وقت ایک امید بند حقیقتی ہے اس لیے کہ اب مذاہب کی حیثیت کی دانفلی مشاہدہ کی نہیں رہی ہے جیسے کہ پہلے تھی اور ان میں سے کئی ایسے ہیں جو باہمی مفاہمت کے درپے ہیں۔ اس حقیقت کو جان کر یقیناً ہر شخص کو ایک گونہ ہمایت ہو گی کہ رومان کیمپوں کی جانب سے کلیساںی حکومت کی بلند ترین سطح پر یہ کوشش ہو رہی ہے کہ مسلمانوں کے ساتھ روایط پیدا کیے جائیں، وہ لوگ غلط فہمیوں کے خلاف ایک طرح کی جدوجہد کر رہے ہیں اور ان کی انتہائی کوشش ہے کہ اسلام کے خلاف جو غلط نظریات اس قدر وسعت سے قائم ہو گئے ہیں ان کو بدلا جائے۔

اس کتاب کے ابتدائی میں میں نے اس بڑی تبدیلی کا ذکر کیا تھا جو گذشتہ چند سالوں میں رونما ہوئی ہے اور میں نے ایک ایسی دستاویز کا حوالہ دیا تھا، جو ویٹ کن میں واقع غیر عیسائی امور کے دفتر سے اس عنوان کے ساتھ جاری کی گئی تھی کہ عیسائیوں اور مسلمانوں کے درمیان

ایک مناظرہ کا تھیں (اور ینتاسیوں پورا دیا لوگ اپنے کرتیں اے مسلمان) یہ اس اعتبار سے ایک نہیت اہم دستاویز ہے کہ اس میں اسلام کی جانب اختیار کیے جانے والے ایک نئے رویہ کی شاندی کی گئی ہے۔ اس تحریر کی تیسرا اشاعت (۱۹۷۰ء) کے مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ یہ طرز عمل اسلام کی جانب ہمارے رویہ پر نظر ٹانی کرنے اور ہماری عصیتوں کا تقدیمی جائزہ لینے کی طرف مائل کرتا ہے ”..... ہمیں پہلے اس طریقہ میں ہمارے عیسائی بھائی اس کا جائزہ لینے میں اختیار کرتے ہی، تدریجی طور پر تبدیلی کر لئی چاہیے۔ یہ کام سب سے زیادہ اہم ہے..... ہمیں اس فرسودہ تصور کو جو ماضی سے ورشہ میں ملا ہے یا عصیت اور بہتان کے سبب منع ہو گیا ہے، صاف کر لیتا پڑے گا..... اور ہمیں مسلمانوں کے ساتھ کی جانے والی سابقہ ناسخانی کا جس کا مغرب اپنی عیسائیت کی تعلیم کی وجہ سے قصور وار ہے اور اعتراف کر لیتا پڑے گا۔“ (۲)

ویسی کن کی دستاویز تقریباً ۱۵ صفحات کی ہے۔ لہذا اس میں اس کلائیکل نظریہ کے ابطال کو تفصیلی طور پر بیان کیا گیا ہے جو عیسائی اسلام کے بارے میں قائم کیے ہوئے تھے اور ساتھ ہی حقیقت کو پیش کیا گیا ہے۔

اس عنوان کے تحت ”اپنی بدترین عصیتوں سے ہمارے تین آزادی دلانا“ (نولبریر دنوپرے ٹوٹے ٹپونو تکال) مصنفین عیسائیوں کو حسب ذیل مشورے دیتے ہیں۔ ”یہاں بھی ہمیں اپنے طرز عمل کی بڑی حد تک تطہیر کرنی پڑے گی۔ خصوصاً اس سے جو کچھ مراد ہے وہ بعض مقررہ فیصلے ہیں جو اکثر ویژت اور انتہائی رواداری میں اسلام کے بارے میں کر لیے جاتے ہیں۔ یہ امر لازمی ہے کہ ہم اپنے قلب کی گمراہیوں میں ایسے نظریات قائم نہ کر لیں جن پر ہم آسانی اور سل انگاری سے پہنچ جاتے ہیں اور جو راجح العقیدہ مسلمانوں کو خلجان میں جلا کر دیتے ہیں۔“

اس نوع کا انتہائی اہم نظریہ ہمارا وہ طرز عمل ہے جس کی وجہ سے لوگ لفظ ”اللہ“ کو تو اتر کے ساتھ ”مسلمانوں کے خدا“ کے معنوں میں استعمال کرتے ہیں، ”گویا مسلمان ایک ایسے خدا پر یقین رکھتے ہیں جو عیسائیوں کے خدا سے مختلف ہے“ ”اللہ“ کے معنی عربی میں ”معبدو یا قابل پر ستش ہستی“ کے ہیں۔ یہ خدائے واحد کی ذات ہے جس کی صحیح تشریح کرنے سے ہی لفظ ”خدا“ اس لفظ کے صحیح مفہوم کو بھینے میں مدد دے سکتا ہے۔ اللہ سے مراد حضرت

موسیٰ ﷺ اور حضرت عیسیٰ ﷺ مسیح کے خدا کے سوا اور کچھ نہیں ہے۔ ویٹی کن میں واقع غیر عیسائی امور کے دفتر سے جاری شدہ دستاویز اس بنیادی لکھتے پر حسب ذیل الفاظ میں زور دیتی ہے۔

”اس بات پر جسے رہنا کہ اللہ حقیقتاً خدا نہیں ہے ایک لایعنی سی بات ہے۔ مغرب کے بعض لوگ یہی طرز عمل اختیار کیے ہوئے ہیں۔ کلیساںی دستاویزات نے مذکورہ بلا اپنے اس بیان و ادعاء کی صحت کر لی ہے۔ خدا پر اسلامی عقیدہ کے انہمار کے لئے اس سے بہتر کوئی طریقہ نہیں کہ ”لوہین گیشتم“ (۲) کے حسب ذیل اقتباسات کا حوالہ دے دیا جائے ”مسلمان حضرت ابراہیم ﷺ کے عقیدہ کو مانتے ہیں اور ہماری طرح خدائے واحد و رحیم کی عبادت کرتے ہیں۔ یہ وہی خدا ہے جو یوم الحساب میں انسانوں کے اعمال کا فیصلہ کرے گا.....“

اسی لیے یورپی زبانوں کے اس عام رواج پر کہ وہ ”خدا“ کے بجائے ”اللہ“ کہتے ہیں، مسلمانوں کا احتجاج کرنا سمجھ میں آسکتا ہے..... شائستہ اطوار مسلمانوں نے دی ماسون کے قرآن مجید کے فرانسیسی ترجمہ کی تعریف کی ہے جنہوں نے آخر کار بجائے اللہ کے دریو، (خدا) کا لفظ استعمال کیا ہے۔

ویٹی کن دستاویز حسب ذیل وضاحت کرتی ہے۔ ”اللہ وہ واحد لفظ ہے جو عربی بولنے والے عیسائی خدا کے لیے استعمال کرتے ہیں۔“

مسلمان اور عیسائی ایک ہی خدا کی عبادت کرتے ہیں۔

اس کے بعد ویٹی کن دستاویز ان دوسرے غلط فیصلوں کا ایک تعمیدی جائزہ لیتی ہے جو اسلام کے متعلق کیے جاتے ہیں۔

”اسلامی مسئلہ تقدیر“ ایک اور عصیت ہے جو بے حد شرمت پائے ہوئے ہے۔ دستاویز اس کا بھی جائزہ لیتی ہے اور اپنی تائید کے لیے قرآن کا حوالہ دیتی ہے۔ وہ اس تصور کے خلاف انسان کی ذمہ داری قرار دیتی ہے جس کے بارے میں یہ عقیدہ ہے کہ اس کا فیصلہ اس کے اعمال کے مطابق ہو گا اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلامی شریعت پرستی کا تصور غلط ہے۔ (۳) اس کے پرخلاف یہ دستاویز اس عقیدہ کی پختگی کی مخالفت قرآن کی دو آیتوں کا حوالہ دے کر کرتی ہے اور یہ وہ آیتیں ہیں جن کو مغرب میں نہایت غلط طریقہ پر سمجھا گیا ہے۔

لَا إِكْرَاهٌ فِي الدِّينِ ۝ (سورة ۲: آیت ۲۵۶)

”دین میں کوئی نور زبردستی نہیں ہے“

وَمَا جَعَلْتُ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ هِنْ حَرْجٌ (سورة ۲۲: آیت ۷۸)

”اور (اللہ نے) تم پر دین میں کوئی سچی نہیں رکھی۔“

یہ دستاویز اسلام کے بارے میں کثرت سے پھیلے ہوئے اس تصور کی بھی مخالفت کرتی ہے کہ اسلام کوئی خوف و ہراس کا نہ ہب ہے۔ یہ دین ہے محبت کا۔۔۔ محبت ہمسایہ کی جس کی بنیاد الوہیت کے عقیدہ پر ہوئی چاہیے۔ یہ اس غلط طور پر پھیلے ہوئے تصور کو بھی روکرتی ہے کہ اسلام میں مشکل سے ہی کوئی ضابطہ اخلاق ہے اور دوسرا سے اس تصور کی جس میں بہت سے یہودی اور عیسائی شریک ہیں کہ اسلام میں تھسب اور تشدد ہے۔ ”درحقیقت اسلام اپنی تاریخ کے زمانہ میں اس سے زیادہ متشدد و متھسب نہیں رہا جتنے کہ عیسائیت کے وہ مقدس بروج تھے جب کہ عیسائی عقیدہ نے سیاسی قدر کو اپنایا تھا۔“ اس موقع پر مؤلفین قرآن سے ان عبارتوں کا حوالہ دیتے ہیں جن میں بتایا گیا ہے کہ ”مغرب میں حرب مقدس“<sup>(۳)</sup> کی اصطلاح کا غلط ترجمہ کیا گیا ہے۔ عربی میں عبارت ہے۔ ”ابلحدو فی سبیل اللہ“ یعنی راہ خدا میں سی و کوشش کرنا۔ ”اشاعت اسلام کے لیے جدوجہد کرنا اور معاندین سے اس کا دفاع کرنا۔“ ویٹی کن دستاویز میں مزید بیان کیا گیا ہے ”جناد کا وہ مطلب قطعاً نہیں ہے جو باطل میں خرم کا۔ یہ استعمال و نفع کرنی کی جانب نہیں لے جاتا۔ بلکہ نئی سرزیمیتوں میں خدا اور بندے کے حقوق کو وسیع کرتا ہے۔“

— ”سابق میں جناد میں رونما ہونے والا تشدد عموماً جنگ کے اصولوں کے مطابقت میں تھا۔ علاوہ ازیں حرب صلیبی کے زمانہ میں قتل و غار عگری کے مرکب یہیش مسلمان ہی نہیں ہوتے تھے۔“

آخر میں دستاویز میں اس تھسب کا ذکر کیا گیا ہے جس کے مطابق ”اسلام ایک سچ نظر نہ ہب ہے جو اپنے ماننے والوں کو ایک نوع کے فرسودہ از منہ متوسط میں مقید رکھتا ہے جو ان کو دور حاضرہ کی بحثیتی کامیابیوں کے ساتھ ہم آہنگی پیدا کرنے کے معاملہ میں ناکارہ بنا دیتا ہے۔“ یہ (دستاویز) ان مماثل حالات سے جو عیسائی ممالک میں دھکائی دیتے ہیں مقابلہ کرتی ہے اور حسب ذیل بیان دیتی ہے۔ ”ہمیں اسلامی نظر (.....) کے روایتی پھیلاؤ میں ایک منذب سماج

کے امکانی ارتقاء کا اصول دکھائی رجتا ہے۔"

مجھے یقین ہے کہ ویٹی کن کی جانب سے اسلام کا یہ دفاع اس زمانہ میں بہت سے معتقدین کو محوجت کر دے گا۔ خواہ مسلمان ہوں خواہ یہودی یا نصرانی۔ یہ خلوص اور وسیع النظری کا انعام ہے جو حجت خیز طور پر اس روایہ کے خلاف ہے جو ماضی میں ورش میں ملا تھا۔ مغرب میں ایسے لوگوں کی تعداد بہت کم ہے جو اس نئے روایہ سے واقفیت رکھتے ہیں جو کیتوں کہ مذہب کے کلیمانہ کی انتہائی مقدار جماعت نے اختیار کیا ہے۔

ایک مرتبہ جب کسی کو اس حقیقت سے واقفیت ہو جاتی ہے تو پھر یہ جان کر زیادہ حیرت نہیں ہوتی کہ اس مفہومت پر مرتفعیت ثابت کرنے میں یہ امور انجام دیئے گئے۔ اولاً یہ کہ ویٹی کن میں واقع غیر عیسائی امور کے دفتر کے صدر نے سعودی عرب کے فرماءزادہ فیصل کے علاقے میں دورہ کیا اس کے بعد ۱۹۷۳ء کے دوران پوپ پال ششم نے سعودی عرب کے عظیم علماء کا استقبال کیا۔ اس بات سے یہ امر بخوبی سمجھ میں آ جاتا ہے کہ واقعہ کی دینی اہمیت اتنی زیادہ تھی کہ تقدس مکہ بشپ الکنگ نے عظیم علماء کا اسٹریسبرگ کے مقام پر اپنے کلیسا میں استقبال کیا اور ان کے دورے کے موقع پر ان کو جماعت کے ساتھ نماز پڑھنے کی دعوت دی انہوں نے قبلہ رو ہو کر قریان گاہ کے سامنے نماز پڑھی۔

اس طرح عالم اسلام اور عیسائی دنیا کے نمائندوں نے بلند ترین سطح پر کہ وہ دونوں اسی ایک خدا پر عقیدہ رکھتے ہیں اور اختلاف رائے کے معاملہ میں دونوں ایک دوسرے کا لحاظ کرتے ہیں۔

آپس میں مکالمہ کرنے پر رضامندی ظاہر کی جب یہ معاملہ ہے تو یقیناً یہ امر بالکل نظری اور قدرتی ہے کہ ہر ایک اپنے اپنے الہامی مذہب کے دیگر پہلوؤں پر دبند ہو کر گھنٹو کر لے۔ اس مقابلہ کا موضوع الہامی کتابوں کا وہ جائزہ ہو جو متون کے مستند ہونے سے متعلق سائنسی مواد اور معلومات کی روشنی میں لیا جائے۔ یہ جائزہ قرآن کا جس صورت میں یہ ہے اور یہودوی عیسائی تنزل کا ہونا چاہیے۔

ماہب اور سائنس کے مابین تعلق کی ایک جگہ یا ایک وقت یہیش ایک جیسا نہیں رہا ہے یہ ایک امر واقعہ ہے کہ کسی توحید پرست مذہب میں کوئی اسکی تحریر نہیں ہے جو سائنس

کو رد کرتی ہو۔ تاہم عملاً یہ بات مانی پڑتی ہے کہ بعض فرقوں کے نہیں مقتداوں سے سائنسداروں کو نئنستے میں بڑی دقتیں کاماننا کرنا پڑتا ہے۔ عیسائی دنیا میں صدیوں تک زیر غور مقتدری سائنسی ترقیات کی مخالفت کرتے رہے۔ لیکن یہ مخالفت ان کی اپنی مرضی سے تھی اور مستند نہیں کتابوں کا اس میں کچھ دخل نہ تھا۔ ہمیں پہنچنے سے ہی ان کا روایوں کا علم ہے جو ان لوگوں کے خلاف کی گئیں جو سائنس کو ترقی دینے کے خواہیں تھے۔ وہ کارروائیاں ایسی تھیں جن میں زندہ جلا دینے کے ذر سے بہت سے سائنس دان جلاوطنی پر مجبور ہو گئے یہاں تک کہ انہیں توبہ کرنا، اپنے روایہ کو تبدیل کرنا اور معافی کا خواستگار ہونا پڑا۔ اس سلسلہ میں گلیلو کا مسئلہ بیشہ پیش کیا جاتا ہے۔ اس پر اس لیے مقدمہ چلا کہ اس نے اس نظریہ کو مان لیا تھا جو زمین کی گردش کے بارے میں کوپرنیکس نے دریافت کیا تھا۔ باطل کی ایک غلط تاویل کے نتیجہ میں گلیلو کو سزا دی گئی۔ اس لیے کہ کوئی بھی صحیحہ ایسا نہیں ہے جو معقولیت کے ساتھ اس کے خلاف پیش کیا جاتا۔

جمال تک اسلام کا معاملہ ہے، سائنس کی جانب اس کا روایہ عالم طور پر قطعاً مختلف تھا۔ رسول اللہ ﷺ کی اس مشور حدیث سے زیادہ واضح اور کیا ہو گا اطلبوا العلم ولو کان بالصین "علم حاصل کرو خواہ وہ جہن میں ملے" یا ایک دوسری حدیث ہے جس میں کہا گیا ہے۔ طلب العلم فریضۃ علی کل مسلم و مسلمۃ "علم حاصل کرنا ہر مسلمان مرد اور عورت پر فرض ہے۔" چونکہ ہم اس مسئلہ پر بعد میں گفتگو کریں گے، اس وقت ایک دوسرے نازک واقعہ کو لیتے ہیں۔ وہ یہ کہ قرآن جمال ہمیں سائنس کو ترقی دینے کی دعوت دیتا ہے وہاں خود اس میں تدریقی حادث سے متعلق بہت سے مشاہدات و شواہد ملتے ہیں اور اس میں ایسی تحریکی تفصیلات موجود ہیں جو جدید سائنسی مواد سے کلی طور پر مطابقت رکھتی ہیں۔ یہودی عیسائی تنزیل میں اس جسمی کوئی بات نہیں۔

اس کے باوجود یہ خیال کرنا غلط ہو گا کہ تاریخ اسلام میں کچھ عقیدتمندوں نے کبھی بھی سائنس کی جانب سے ایک مختلف روایہ کو اپنے دل میں جگہ نہیں دی ہے۔ یہ ایک امر واقعہ ہے کہ بعض ادوار میں اپنے آپ کو اور دوسرے لوگوں کو تعلیم دینے کی ذمہ داری کو نظر انداز کیا گیا۔ یہ مساوی طور پر صحیح ہے کہ عالم اسلام میں دوسری جگہوں کی طرح بعض اوقات

سائنسی ترقی کو روکنے کی کوشش کی گئی۔ پھر بھی یہ بات ذہن میں رہنی چاہیے کہ اسلام کی انتہائی ترقی کے زمانہ میں جو آٹھویں اور بارہویں صدی عیسوی کے درمیان کا زمانہ ہے، یعنی دہ زمانہ جب سائنسی ترقی پر عیسائی دنیا میں پاندیاں عائد تھیں۔ اسلامی جامعات میں مطالعہ اور تحقیقات کا کام بڑے پیاسہ پر جاری تھا۔ یہی وہ جامعات ہیں جہاں اس دور کے قابل ذکر شفافی سرمائے ملتے ہیں۔ قرطبه کے مقام پر خلیفہ (الحکم ہانی) کے کتب خانہ میں چار لاکھ کتابیں تھیں۔ این رشد و ہاں درس دینا تھا اور یوتانی، ہندوستانی اور ایرانی علوم سکھائے جاتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام یورپ سے کھیج کر طلبہ قرطبه میں تعلیم حاصل کرنے کے لیے جیسا کرتے تھے، بالکل اسی طرح ہیسے آج کل لوگ اپنی تعلیم کمل کرنے کے لیے ریاست ہائے متحدہ جاتے ہیں۔ منذب عربوں کا یہ ہمارے اوپر بڑا احسان ہے کہ ان کی بدولت قدیم مخطوطات کا ایک براذخیرہ ہمیں بہم دست ہو گیا ہے۔ ان ہی عربوں نے مفتوحہ ممالک کے کلپر کو خغل کرنے کا کام کیا۔ ہم ریاضی (المبرأ عربوں کی ایجاد ہے) فلکیات، طبیعتیات (مناظر و مریا) ارضیات، نباتات، طب (این سینا) وغیرہ کے لیے بھی بڑی حد تک عربی تمدن کے ممنون احسان ہیں۔ سائنس نے پہلے پہل قرون و سلطی کی اسلامی جامعات میں میں الاقوای صورت اختیار کی۔ اس زمانہ میں لوگ مذہبی رنگ میں آج کل سے کہیں زیادہ رنگے ہوئے تھے، لیکن اسلامی دنیا میں یہ چیزان کو اس بات سے نہیں روکتی تھی کہ وہ مذہبی اور سائنسدار دونوں ایک ساتھ ہوں۔ سائنس مذہب کے ساتھ تو ام تھی اور اس کی یہ حیثیت کبھی ختم نہیں ہو سکتی تھی۔

عبد و سلطی، عیسائی دنیا کے لیے جمود اور مطلق تقلیل و تقلید کا زمانہ تھا۔ اس بات پر توجہ کرنے کی ضرورت ہے کہ یہودی عیسائیت کی الحادی کتابوں نے بذات خود سائنسی تحقیق کی رفتار کو سست نہیں کیا بلکہ یہ سستی ان لوگوں کی بدولت ہوئی جو خود کو اس عقیدہ کا خادم قرار دیتے تھے۔ نشاہ ہانیہ کے بعد سائنسداروں کا قدرتی رد عمل یہ رہا کہ انہوں نے اپنے سابقہ دشمنوں سے پورا بدلہ لیا۔ اس پر لہ کا سلسلہ آج بھی جاری ہے اور یقیناً اس حد تک ہے کہ مغرب میں جو شخص سائنسی حلقوں میں رہتے ہوئے خدا کا نام لیتا ہے اس کو برادری سے خارج سمجھا جاتا ہے۔<sup>(۵)</sup> اسی طرز عمل سے مسلمانوں سینت ان تمام نوجوانوں کی ذہنیت متاثر ہوتی ہے جو یونیورسٹی میں تعلیم پاتے ہیں۔

اس بات کو ذہن میں رکھتے ہوئے کہ جب بے حد شرط یا فتنہ سائنسدان اس طرح کا انتاپسندانہ روایہ اختیار کرتے ہیں، تو ان نوجوانوں کی جو ذہنیت اس وقت ہے اس سے مختلف ہو بھی نہیں سکتی تھی۔ طب کے نوبل پرائز حاصل کرنے والے ایک سائنسدان نے گذشتہ چند سالوں میں ایک کتاب میں جو عام اشاعت کے لیے تھی۔ یہ لکھ کر لوگوں کو ورثا لیا کہ جاندار مادہ میں ایک صلاحیت ہے کہ وہ کمی بنیادی عناصر کی مدد سے اتفاقی طور پر بھی تولید کا عمل کر سکتا ہے۔ اس کا کہنا ہے کہ اس ابتدائی جاندار مادہ سے شروع کر کے اور مختلف ہیروئنی عوامل کے زیر اثر باقاعدہ ذی حیات اشیاء کی تخلیق ہوئی جس کے نتیجہ میں وہ مرعوب کن پیچیدہ وجود ظہور پذیر ہوا جو انسان کہلاتا ہے۔

یقیناً ہم عصری سائنسی معلومات کے یہ عجوبے جو حیات کے میدان میں رومنا ہوئے ہیں ایک غور و فکر کرنے والے انسان کو مختلف نتیجہ اخذ کرنے کی جانب بھی لے جاسکتے ہیں۔ جوں جوں انسان غور کرتا ہے وہ نظام جو تولید و بقاء حیات کے سلسلہ میں کار فرما ہے پیچ و در پیچ دکھائی دینے لگتا ہے اور جیسے جیسے تفصیلات کا علم ہوتا جاتا ہے ویسے ویسے اس کی حریت بڑھتی جاتی ہے۔ اس نظام کے متعلق معلومات نے اس تصور کا امکان یقیناً کم سے کم ہوتا چلا جاتا ہے کہ زندگی کے حدائق میں بخت و اتفاق کو بہت کم دخل ہوتا ہے۔ انسان علم کی شاہراہ پر جیسے جیسے آگے قدم بڑھاتا ہے خصوصاً اتنا چھوٹی اشیاء کے بارے میں اس کی معلومات میں جو اضافہ ہوتا ہے اس سے ایک خالق کے وجود کی تائید میں دلائل زیادہ قوت اختیار کرتے جاتے ہیں۔ ان حقائق سے دو چار ہونے کے بعد بجائے اس کے کہ انسان میں مجری صفت پیدا ہواں میں گھمنڈ پیدا ہو جاتا ہے۔ وہ خدا کے تصور کا استزاء کرنے لگتا ہے اور اسی طرح سے وہ کسی بھی ایسی چیز کو جو اس کو عیش و نشاط سے علیحدہ کر دے چکتا ہوا آگے بڑھنے لگتا ہے۔ یہ اس مادہ پرست سماج کا دہ مثالی پیکر ہے جو اس وقت مغرب میں نشوونما پارہا ہے۔

وہ کون سی روحانی قوتیں ہیں جو خیال کی اس آلوگی کے خلاف استعمال کی جاسکتی ہیں جو بہت سے معاصر سائنسدان پھیلابار ہے ہیں؟

یہودیت اور عیسائیت اپنی اس ناہلی کو نہیں چھپاتیں کہ مادیت کی لبر اور انکار خدا کے اس حملہ سے جو مغرب سے ہو رہا ہے مقابلہ کرنے کا ان میں یوتا نہیں ہے۔ وہ دونوں مکمل طور

پر غیر محفوظ ہیں۔ اور ایک کے بعد دوسرے دہ سالہ میں یہ بات یقیناً محسوس کی جاسکتی ہے کہ اس لمر کے مقابلہ میں ان کی مدافعت کس قدر شدت سے کم ہو رہی ہے جو خطہ بنی ہوئی ہے کہ ہر چیز کو بھائے جائے۔ مادیت پرست منکر خدا کو کلائیکی عیسائیت میں اس کے سوا کچھ دھکائی نہیں دیتا کہ وہ ایک ایسا نظام ہے جس کو گذشتہ دو ہزار سالوں میں انسانوں نے اس یقین دہانی کے ساتھ وضع کیا ہے کہ ایک اقلیت کو اس کے ساتھ انسانوں پر اقتدار حاصل ہو جائے۔

وہ یہودی عیسائی تحریروں میں کوئی ایسی عبارت نہیں پاتا جو خفیف طور پر بھی اس کی اپنی عبارت سے ملتی جلتی ہو۔ ان تحریروں میں جدید سائنسی معلومات کے مقابلہ میں اتنے ناممکنات، تضادات اور تناظرات ہیں کہ وہ ان متون پر غور کرنے سے ہی انکار کر بیٹھتا ہے جن کے بارے میں تمہی پیشواؤں کی اکثریت چاہتی ہے کہ پورے کے پورے تسلیم کر لیے جائیں۔ جب کسی ماہ پرست منکر خدا کے سامنے اسلام کا ذکر کیا جاتا ہے تو وہ ایک ایسی خوش طبیعی کے ساتھ مسکرا دیتا ہے جو اس موضوع سے ناقصیت کے مساوی ہوتی ہے۔ اکثر مغربی دانشوروں کی طرح جو خواہ کسی بھی جماعت کے ہوں اس کے پاس بھی اسلام کے متعلق غلط تصورات کا ایک مرعوب کن ذخیرہ ہوتا ہے۔

اس معاملہ میں اس کو دو ایک باتوں میں معافی دیتا پڑے گی۔ اول یہ کہ اعلیٰ کیمتوں مذہب کے مقدار حضرات کے نئے اختیار کردہ روایہ سے قطع نظر اسلام پر مغرب میں بیشہ سے نام نہاد ”بد دینی اور گمراہی“ کی تہمت لکھلی جاتی رہی۔ مغرب میں جس شخص نے بھی اسلام کا گمراہ مطالعہ کیا ہے وہ اچھی طرح جانتا ہے کہ کس طرح اور کس حد تک اس کی تاریخ، اس کے عقیدہ اور اس کے مقصد کو مخف کر دیا گیا ہے۔ یہ حقیقت بھی مخطوط خاطر رہنی چاہیے کہ اس موضوع پر یورپی زبانوں میں جو دستاویزات شائع ہوئی ہیں (انتہائی مخصوص تحریروں کو چھوڑ کر) وہ کسی ایسے شخص کا کام نہیں ہیں جس نے اس کا مطالعہ دلچسپی اور توجہ سے کیا ہو۔

حقیقت میں اسلامی وحی و تنزیل کے بارے میں واقعیت اس نقطہ نظر سے بنیادی حیثیت رکھتی ہے۔ بد قسمی سے قرآن کی عبارتوں بالخصوص ان عبارات کا جو سائنسی معاملات سے متعلق ہیں ترجمہ اور تشرع نہیں خراب اور ناقص کی گئی ہے لہذا کسی بھی سائنسدان کو یہ حق حاصل ہو جاتا ہے کہ وہ خود کو حق بجانب قرار دیتے ہوئے اس کتاب پر ایسی تلقید کرے

جس کی فی الحقیقت وہ ہرگز مستحق نہیں ہے۔ چنانچہ اس کے بعد سے اس امر کی تفصیل قابل ملاحظہ ہے۔ ترجمہ میں غلطیاں یا مغالط آمیز تشریحات (اور اکثر ان میں سے ایک دوسری سے وابستہ ہے) جن پر دو ایک صدی پہلے تک کسی کو حیرت نہیں تھی ان پر آج کل کے سائنسدان برہم ہو جاتے ہیں۔ جب کوئی غلط ترجمہ کی ہوئی عبارت سامنے آتی ہے جس میں سائنسی اعتبار سے کوئی ناقابل قبول بیان شامل ہوتا ہے تو سائنسدان اس عبارت پر سمجھ دی گی سے غور کرنے سے اچھتاب برداشت ہے۔ آدمی کی ولادت سے متعلق باب میں اس نوع کی غلطی کی ایک نمائیت مخصوص مثال پیش کی جائے گی۔

ترجمہ میں اس قسم کی غلطیاں کیوں ہیں؟ اس کی صفائی اس واقعہ کی مدد سے پیش کی جاسکتی ہے کہ جدید دور کے مترجم اکثر قدیم مفسرین کی تفاسیر کو بغیر تنقیدی نظر ڈالے ہوئے قبول کر لیتے ہیں۔ موخر الذکر حضرات کے پاس ان کے اپنے زمانہ میں تو یہ عذر تھا کہ وہ کسی عملی لفظ کے کئی معنوں میں سے جو ممکن ہو سکتے تھے ایک ناموزوں مفہوم بیان کر دیتے تھے۔ وہ غالباً اس لفظ یا محاورہ کے اس حقیقی مفہوم کو سمجھ ہی نہیں سکتے تھے۔ جو سائنسی معلومات کی بدولت موجودہ دور میں ہی واضح ہوا ہے۔ بالفاظ دیگر تراجم اور تفاسیر پر ضروری نظر ہائی کا مسئلہ پیدا ہو گیا ہے۔ یہ بات ماضی میں کسی بھی وقت ممکن نہیں تھی۔ لیکن آج کل ہمیں اس نوع کی معلومات حاصل ہیں جن سے ان کا صحیح مفہوم پیش کیا جاسکتا ہے۔ ترجمہ کے یہ سائل یہودی عیسائی و مسی و ترزیل کے متن کے سلسلہ میں موجود نہیں ہیں، جو بات یہاں تکی گئی ہے وہ مطلقاً قرآن ہی کے لیے مخصوص ہے۔

ان سائنسی خیالات نے جو قرآن کے ساتھ زیادہ خصوصیت رکھتے ہیں شروع میں مجھے بے انتہا محیرت کر دیا۔ اس وقت تک میں نے یہ سوچا بھی نہیں تھا کہ ایسی تحریر میں جو تیرہ صدیوں سے زیادہ عرصہ پہلے مرتب ہوئی تھی اور جس میں انتہائی مختلف النوع مفہومیں بیان ہوئے ہیں، میرے لیے یہ ممکن ہو گا کہ میں اتنے بہت سے بیانات ڈھونڈنے کا لوں گا۔ اور وہ سب جدید سائنسی معلومات سے کلی طور پر ہم آہنگ ہوں گے۔ شروع میں میرا اسلام پر کوئی عقیدہ نہیں تھا۔ میں نے ان متون کا کھلے دل و دماغ سے اور کلیتہ معروضی طریقہ پر جائزہ لینا شروع کیا۔ اگر میرے ذہن پر اس وقت کوئی چیز اڑ انداز تھی بھی تو وہ باتیں تھیں جو تو عمری میں مجھے

بتابی گئی تھیں۔ لوگ اس وقت مسلمانوں کے متعلق نہیں بلکہ محدثین (۲) (محمدیوں) کے بارے میں گفتگو کرتے تھے جو اس بات کی تصریح کرنے کے لیے ہوتا تھا کہ اس سے ایک ایسا نہ ہب مراد ہے جس کی بنیاد ایک انسان کے ہاتھوں رکھی گئی اور خدا کے اعتبار سے اس کی کوئی قدر نہیں ہے۔ مغرب کے بہت سے لوگوں کی طرح میں خود بھی اسلام کے بارے میں ویسے ہی تصورات قائم کر سکتا تھا۔ آج کل یہ خیالات اس قدر عام ہیں کہ میں درحقیقت بھونپکارہ جاتا ہوں جب کسی ماہر خصوصی کے علاوہ میری کسی اور ایسے شخص سے ملاقات ہو جاتی ہے جو اس موضوع پر روشن خیالی کے ساتھ گفتگو کر لیتا ہے۔ لذامیں اس بات کا اعتراف کرتا ہوں کہ اس واقعہ سے پہلے کہ جب مجھے اسلام کے بارے میں اس سے مختلف نظریہ معلوم ہوا جو میں نے مغربی ذریعہ سے حاصل کیا تھا میں خود اس بارے میں انتہائی درجہ میں ناواقف تھا۔

میں اس حقیقت کو تسلیم کرتا ہوں کہ اسلام کے متعلق مستثنیٰ حالتوں میں عام طور پر جو فیصلے کیے جاتے تھے میں ان کے باطل ہونے کا احساس کر سکتا تھا۔ خود سعودی عرب میں بھی مجھے ایک بہلاسا اشارہ اس بات کامل گیا تھا کہ اس موضوع پر مغرب میں جو رائےں قائم کی جاتی ہیں ان میں کس حد تک غلطی کا عنصر ہوتا ہے۔

درحقیقت اس سلسلہ میں مرحوم شاہ فیصل کا بے حد منون ہوں جن کے لیے میرے دل میں احترام کا شدید جذبہ موجود ہے۔ مجھے ان کو سلام کے بارے میں گفتگو کرتے ہوئے سننے اور جدید سائنس کے سلسلہ میں ان کے سامنے بعض سائل پیش کرنے کا جو شرف حاصل ہوا وہ میرے لیے ایک انتہائی یادگار واقعہ ہے۔ مجھ پر یہ ایک بے پایاں کرم ہے کہ میں ان سے اور ان کے خوار میں سے ایسی قیمتی معلومات حاصل کر سکا۔

چونکہ مجھے اب اس دسیع خلا کا علم ہو گیا ہے جو اسلام کی حقیقت کو اس موبہوم تصور سے جدا کرتا ہے جو ہمیں مغرب میں دیا جاتا ہے لذامیں نے اس بات کی بڑی ضرورت محسوس کی کہ عربی زبان (جس کو میں بول نہیں سکتا ہا سیکھوں تاکہ ایسے نہ ہب کے مزید مطالعہ کے لیے جس کو غلط سمجھا گیا ہے خود کو پوری طرح تیار کر سکوں۔ میرا مطلع نظریہ تھا کہ قرآن کا مطالعہ کروں اور ان تمام تفسیروں سے مدد لے کر جو تقدیدی مطالعہ کے لیے لازمی ہیں، پہلے ایک ایک جملہ کا تجزیہ کر کے دیکھوں۔ میری خصوصی توجہ ان مختلف قدرتی حوادث کے ذکر پر

مرکوز تھی جو قرآن میں دیئے گئے ہیں۔ چنانچہ الکتاب میں ان کی جو بعض تفصیلات دی گئی ہیں ان کی بے انتہا صحیح نوعیت نے جو ابتدائی متن ہی سے واضح ہو سکتی تھی، اس اعتبار سے مجھے متینگیر کر دیا کہ وہ موجودہ زمانہ کے خیالات سے پوری طرح مطابقت رکھتی ہے۔ اگرچہ کوئی ایسا شخص جو حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں بتید حیات تھا اس بات کا قطعاً شبہ نہیں کر سکتا تھا۔ بعد میں میں نے کئی مسلمان مصنفوں کی ایسی کتابوں کو پڑھا جو قرآنی متن کے سامنے پہلوؤں پر لکھی گئی تھیں۔ وہ کتابیں ان امور کی تفہیم میں میرے لیے بے انتہا مفید ثابت ہوئیں لیکن ابھی تک مجھے اس موضوع کے کسی ایسے عمومی مطالعہ کا سراغ نہیں ملا ہے جو مغرب میں کیا گیا۔

۶۰

جو بات اس نوعیت کے متن میں پہلے پہل سامنے آتی اور قاری کو چونکا دیتی ہے، وہ ان موضوعات زیر بحث کی کثرت ہے۔ یہ موضوعات ہیں تخلیق، فلکیات، زمین سے متعلق بعض مادوں کی تشریع، عالم حیوانات و نباتات، انسان کی تولید۔ جبکہ باہل میں فاحش غلطیاں دیکھنے میں آتی ہیں، قرآن میں میں ایک غلطی کا بھی پتہ نہیں چلا سکا ہوں۔ میں نے اس موقع پر توقف کر کے خود سے استفسار کیا: اگر کوئی بشر قرآن کا مصنف ہوتا تو وہ ساتویں صدی عیسوی میں ایسے حقائق کس طرح بیان کر دیتا جو آج جدید سامنی معلومات سے پوری طرح مطابقت کرتے ہوئے دکھائی دے رہے ہیں؟ اس بارے میں قطعاً کوئی شک و شبہ نہیں ہے کہ قرآن کا جو متن آج ہمارے پاس ہے وہ اگر مجھے ان الفاظ میں گفتگو کرنے کی اجازت دی جائے تو قطعی طور پر اسی زمانہ کا متن ہے (اس کتاب کے موجودہ جز کے دوسرے باب میں میں اس مسئلہ پر بحث کروں گا) اس معاہدے کے لیے انسان کے پاس کیا توجیہ و تاویل ہو سکتی ہے۔ میری رائے میں اس کے لیے کوئی تاویل ممکن نہیں۔ کوئی خاص دلیل اس سلسلہ میں نہیں ہو سکتی کہ جس زمانہ میں شاہ دا گوبرت (۷۴۹ - ۷۳۹) فرانس میں حکومت کر رہا تھا اس وقت جزیرہ العرب کا ایک باشندہ بعض موضوعات پر اسکی سامنی معلومات رکھتا ہو جو ہمارے زمانہ سے بھی دو صدی بعد کے دور سے تعلق رکھتی ہو۔

یہ ایک تسلیم شدہ حقیقت ہے کہ قرآن کے نزول کے وقت یعنی ایک ایسے دور میں جو ہجرت (۶۲۲ء) کے اوپر اور اندازاً میں سال کی حد تک پر محیط ہے، سامنی معلومات میں

صدیوں سے کوئی اضافہ نہیں ہوا تھا اور اسلامی تمدن کی سرگرمیوں کا دور اپنی سائنسی ترقی کے ساتھ نزول قرآن کے اختتام کے بعد آیا۔ اس نوع کے دینی اور دینی واقعات سے ناؤاقیت ہی مندرجہ ذیل حتم کی اوٹ پنائگ رائے کی جانب لے جاتی ہے جو میں نے متعدد بار لوگوں کو پیش کرتے ہوئے سنی ہے: اگر سائنسی نویمیت کے حیوان کن بیانات قرآن میں موجود ہیں تو اس کی تاویل اس طرح کی جاسکتی ہے کہ عرب سائنسدان اپنے زمانہ سے بہت آگے تھے اور حضرت محمد ﷺ ان کے کام سے متاثر ہوئے تھے۔ کوئی شخص جو تاریخ اسلام کے پارے میں کچھ بھی معلومات رکھتا ہے اس بات سے واقف ہے کہ قرون وسطیٰ کا وہ دور جس میں عربوں کی تمدنی اور سائنسی ترقیات کا ظہور ہوا، حضرت محمد ﷺ کے بعد میں آیا اور اس لیے وہ اس حتم کی خیال آرائیوں میں جلا نہیں ہو سکا۔ اس حتم کی رائیں خصوصیت سے خارج از بحث ہیں کیونکہ پیشتر سائنسی حقائق جن کی یاد قرآن میں نہ کن دہی کی گئی ہے یا جو صاف طور پر بیان ہوئے ہیں ان کو موجودہ دور میں ہی تسلیم کیا گیا ہے۔

اس لیے یہ بات سمجھنا آسان ہے کہ کس لیے صدیوں تک مفسرین قرآن نے (بیشمول ان تصانیف کے جو اسلامی تمدن کے انتہائی عروج کے زمانہ میں منصہ، شود پر آئیں) ہاگزیر طور پر بعض ان آیات کی توضیح و تشریح کے سلسلہ میں غلطیاں کی ہیں جن کے نحیک نحیک مفہوم کو امکانی طور پر نہیں سمجھا جا سکتا تھا۔ بہت عرصہ بعد جو ہم سے بہت دور کا زمانہ نہیں ہے ان کا صحیح طور پر ترجمہ اور تفسیر پیش کرنا ممکن ہوا ہے۔ اس سے یہ بات ظاہر ہو جاتی ہے کہ زبان سے مکمل واقعیت ہی بذات خود قرآن کی ان آیات کی تفہیم کے لیے کافی نہیں ہے۔ اس کے ساتھ ہی ضروری ہے کہ سائنس کی بے انتہا گو تاگوں معلومات بھی ہوئی چاہیے۔ جس حتم کا مطالعہ موجودہ زمانہ میں کیا جا رہا ہے، اس میں علم کے بہت سے شعبے آجاتے ہیں اور اس مفہوم کے اعتبار سے اس مطالعہ کو ”قاموی“ کا نام دیا جا سکتا ہے۔ جب ان سوالات پر جو اخلاقی جاتے ہیں بحث کی جاتی ہے تو قرآن کی بعض آیات کو سمجھنے کے لیے بقیٰ متعدد حتم کی سائنسی معلومات لازمی ہے وہ واضح ہو جائے گی۔

لیکن قرآن کا مقصد یہ نہیں ہے کہ وہ ان قوانین کی جو کائنات میں کار فرما چکیں اور وضاحت کرے، بنیادی طور پر اس کا مقصد مطلق تھا ہی معلوم ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی قدرت کا کل

کے متعلق بیانات خاص طور پر انسان کو حقیقت کے کاموں پر غور کرنے کے لیے ابھارتے ہیں۔ ان کے ساتھ ان واقعات اور حقائق کے حوالے بھی ہوتے ہیں جن تک انسانی مشاہدہ کی رسائی ہے۔ یا ان قوانین کا ذکر ہوتا ہے جو خداوند کرم نے جس کی علوم طبعی اور انسان دونوں کے اعتبار سے نظام عالم پر حکمرانی ہے، مرتب و منضبط کر دیئے ہیں۔ ان دعاوی کا ایک جزو تو آسانی سے سمجھ میں آ جاتا ہے لیکن دوسرے جزو کا مفہوم صرف اسی صورت میں فہم و اوراک میں آ سکتا ہے جب اس قدر لازمی سائنسی معلومات حاصل ہو جو اس کے لیے درکار ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ پہلے وقتوں میں انسان صرف ظاہری مفہوم کو ہی سمجھ سکتا تھا جو اس کو اس لیے غلط فتاویٰ پر پہنچا دیتا تھا کہ مسئلہ زیر بحث سے متعلق اس کی معلومات ناکافی ہوتی تھی۔

ممکن ہے بعض ان مسلمان مصنفین کے نزدیک جنہوں نے مجھ سے پہلے قرآن کی ایک آیات کی جانب توجہ مبذول کرائی جن میں سائنسی معلومات موجود ہیں، میری منتخب کی ہوئی آیات کی تعداد نہایت قلیل ہو۔ لیکن عام طور پر مجھے یقین ہے کہ میں نے ان کے مقابلہ میں خفیف سی کمی کی ہے۔ اس کے برخلاف میں نے کئی ایک آیات کو الگ کر دیا ہے جو میری رائے میں ابھی تک وہ اہمیت حاصل نہیں کر سکی ہیں جن کی سائنسی نقطہ نظر سے وہ مستحق ہیں جن کو کہیں میں غالباً سے ان آیات کو اس مطالعہ کے سلسلہ میں غور کرنے سے چوک گیا ہوں جن کو ان مصنفین نے منتخب کیا تھا تو امید ہے کہ وہ مجھے اس پر مطعون نہیں کریں گے۔ میں نے بعض مواقع پر یہ بھی دیکھا ہے کہ کچھ کتابوں میں ایک سائنسی تشریحات وی گئی ہیں جو مجھے صحیح نہیں معلوم ہوئیں۔ میں نے کھلے دل اور صاف ضمیر کے ساتھ ایک آئتوں کی اپنے نقطہ نظر سے تشریح کر دی ہے۔

اسی طرح میں نے کوشش کی ہے کہ قرآن میں ان حوادث کا ذکر بھی تلاش کریں جن تک انسانی فہم و اوراک کی رسائی ہے لیکن جن کو جدید سائنس نے تسلیم نہیں کیا ہے۔ میرا خیال ہے کہ اس سلسلہ میں مجھے قرآن میں کائنات کے ایسے سیارگان کا ذکر ملا ہے جو کہ ارض کے مشابہ ہیں۔ یہاں یہ ایزاد کر دینا ضروری ہے کہ بہت سے سائنسدان اس کو مکمل طور پر قابل عمل سمجھتے ہیں حالانکہ جدید معلومات سے اس کے تینی امر ہونے کا کوئی اشارہ نہیں ملتا، تاہم تمام متعلقہ حقوق کا جو ممکن ہو سکتے ہیں تحفظ کرتے ہوئے میں نے اس کے ذکر کرنے کی

ذمہ داری خود انھاںی۔

اگر یہ مطالعہ تین سال قبل کیا گیا ہوتا تو اس کے ساتھ ایک اور ایسے واقعہ کا ذکر اضافہ کرنا ضروری ہوتا جس کی پیشگوئی قرآن میں کی گئی تھی اور جس کو فلکیات کے سلسلہ میں بیان کیا جاتا۔ یہ واقعہ ہے خلاء کی تفسیر کا۔ اس وقت ڈھکنے والے بیڑاں کوں کے اہم آئندگی تجربات کی بیان پر لوگ ایک ایسے دن کے منتظر تھے جب انسان غالباً اپنے ارضی مسکن کو چھوڑ کر خلا بیانی کے لئے مادی وسائل میا کر لے گا۔ اس وقت یہ بات معلوم تھی کہ قرآن میں ایک ایسی آیت موجود ہے جس میں یہ پیشگوئی کی گئی ہے کہ اس اس طرح ایک دن انسان اس تفسیر کو سمل کرے گا۔ چنانچہ اس بیان کی تصدیق ہو چکی ہے۔

قدس صحفوں اور سائنس کے مابین اس وقت جو مقابلہ ہے وہ باطل اور قرآن دونوں کے لئے ان قیاسات کو کام میں لا رہا ہے جن کا تعلق سائنسی حقائق سے ہے۔ اس مقابلہ کی بنیادوں کو مضبوط کرنے کے لئے ضروری ہے کہ سائنسی دلائل جن پر بھروسہ کیا جائے پوری طرح تسلیم شدہ ہوں اور ان میں کوئی لٹک و شبہ باقی نہ رہے۔ جو لوگ اس تصور کی راہ میں روڑے الٹاتے ہیں کہ سائنس صحف سماں کو جانچنے کے سلسلہ میں جو مداخلت کرتی ہے اس کو مان لیا جائے، وہ دراصل اس بات سے انکاری ہیں کہ سائنس کے لئے مقابلہ کی کوئی باضابطہ حد مقرر کرنا ممکن ہے (اب یہ صحیفہ خواہ باطل ہو جو اس مقابلہ میں زک انھانے سے نہیں پچھتی)۔ اور اس کا سبب ہم پسلے ہی جان چکے ہیں..... خواہ وہ قرآن ہو جس کو سائنس سے خوف کھانے کی کوئی وجہ نہیں ہے) ان کا کہنا ہے کہ سائنس میں زمانہ کے ساتھ ساتھ تبدیلیاں ہو رہی ہیں۔ چنانچہ ایک واقعہ آج تسلیم کر لیا جاتا ہے اور بعد میں مسترد ہو جاتا ہے۔

اب آخری رائے زنی کے لئے مندرجہ ذیل وضاحت پیش کی جاتی ہے۔ ایک سائنسی نظریہ اور باقاعدہ طور پر مشاہدہ شدہ واقعہ کے درمیان امتیاز کرنا ضروری ہے۔ نظریہ کا مقصد کسی ایسے خادش یا حادث کے ایسے سلسلے کی تشریح ہوتا ہے جو فوری طور پر قاتل فہم نہیں ہوتا۔ بت سی مشاہدیں ایسی ہیں جن میں نظریہ میں روبدل ہو جاتا ہے۔ اس کی یا تو تخلی ہی تبدیل ہو جاتی ہے یا اگر سائنسی ترقی کی وجہ سے یہ بات آسان ہو کہ واقعات کے تجزیہ سے ایک زیادہ قاتل

قول تشریع سانے آجائے تو ایک دوسرانظریہ اس کی جگہ لے لیتا ہے۔ اس کے برخلاف مشاہدہ میں آیا ہوا ایک واقعہ جس کی تجھاتی طور پر جائی بھی کری گئی ہو تغیری پذیر نہیں ہوتا۔ چنانچہ یہ بات پوری طرح تسلیم کری گئی ہے کہ زمین سورج کے گرد اور چاند زمین کے گرد گھومتا ہے۔ اور یہ موضوع اب ایسا ہو گیا ہے کہ اس پر نظر ٹھانی نہیں ہو گی۔ آئندہ صرف اتنا ہو گا کہ ان مداروں کا زیادہ وضاحت سے تعین کر لیا جائے۔

مثال کے طور پر نظریہ کی تبدیل ہونے والی نوعیت کے لیے ایک مخالف مادہ کا تصور ہے (۸) جس نے مجھے قرآن کی ایک ایسی آیت کی تردید کرنے پر بالکل کیا جس کے بارے میں ایک مسلمان ماہر طبیعت کا خیال تھا کہ وہ مادہ کے فنا ہونے کے تصور کی پیشگوئی کرتی ہے۔ یہ وہ نظریہ ہے جو فی زمانہ بحث کا موضوع بنا ہوا ہے۔ اس کے برخلاف قرآن کی ایک آیت کی جانب بالکل جائز طور پر زیادہ توجہ دی جاسکتی ہے جس میں تباہی گیا ہے کہ حیات کی ابتداءپانی سے ہوئی۔ جو ایک ایسا حادثہ ہے جس کی ہم کبھی بھی تصدیق و توثیق نہیں کر سکیں گے لیکن جس کی تائید میں بہت سے دلائل موجود ہیں۔ مگر جملہ تک مشاہدہ میں آئے ہوئے واقعات کا تعلق ہے جیسے انسانی جنین کا ارتقا ہے تو یہ بالکل ممکن ہے کہ قرآن میں بیان کردہ مختلف روپوں کو جدید علم الجنتیں کے فراہم کیے ہوئے مواد کے بالمقابل لا کر دیکھیں۔ ہم اس موضوع سے متعلق جدید سائنس اور آیات قرآنی میں مکمل طور پر مطابقت پائیں گے۔

قرآن اور سائنس کے درمیان اس مقابلہ کی تجھیل دو اور دوسرے موازنوں سے بھی ہوئی ہے۔ ایک ان ہی موضوعات سے متعلق جدید معلومات کا مقابلہ باقبال کے فراہم کردہ عدد سے ہے اور دوسرے اسی سائنسی نقطہ نظر سے قرآن میں (جو خدا کی جانب سے رسول ﷺ پر نازل کی ہوئی کتاب ہے) دیئے ہوئے مواد اور حدیثوں میں بیان کردہ امور کے درمیان ہے، جب کہ احادیث وہ کتابیں ہیں جو تحریر میں آئی ہوئی وہی کے علاوہ رسول ﷺ کے افعال و اقوال کے تذکرہ پر مشتمل ہیں۔

اس کے اختتام پر، جو موجودہ کتاب کا تیسرا جزء ہے، ایک ہی واقعہ کے باقبال اور قرآن کے بیان کے درمیان مقابلہ کے تفصیل متکمّل دیئے جاتے ہیں۔ اسی کے ساتھ یہ ذکر بھی ہے کہ جب ہر بیان کو سائنسی نقد و تبرہ کی منزل سے گزارا جاتا ہے تو ہر عبارت کے ساتھ کیا

پیش آتا ہے مثلاً تحقیق اور طوفان عالمگیر کے سلسلہ میں جائزہ لیا گیا ہے۔ ہر مثال میں باطل کے بیانات میں سائنس کے ساتھ عدم مطابقت کو واضح کیا گیا ہے۔ نیز ان ہی واقعات سے متعلق قرآنی بیانات اور سائنس کے ماہین کامل مطابقت دکھائی دیتی ہے۔ ہم واضح طور پر ان اختلافات کا جائزہ لیں گے جو موجود زمانہ میں ایک بیان کو سائنسی نظرے نظر سے قبل قبول اور دوسرے کو تقابل قبول بنا دیتے ہیں۔

یہ مشاہدہ بنیادی اہمیت کا حامل ہے اس لئے کہ مغرب میں یہودی، نصرانی اور دہریے (مشکرین خدا) اس بیان پر متفق ہیں (یعنی ذرا سی شاوت کے بغیر) کہ حضرت محمد ﷺ نے باطل کی تحلید اور یہودی میں قرآن لکھایا لکھوا یا تھا۔ یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ قرآن میں جو نہ ہی تاریخ کے قصے دیے ہوئے ہیں وہ باطل کے قصور کا خلاصہ ہیں۔ یہ روایہ ایسکی ہی تائجی اور بے عقلی کا ہے جیسے یہ کہا جائے کہ یوسف نے خود اپنے مواعظ کے دوران عمد نامہ قدم سے تحریک پا کر اپنے ہم صوروں کو الوبایا تھا۔ چنانچہ جیسا کہ ہم پلے ہی تحقیقی طور پر دیکھے چکے ہیں، متی کی پوری انجیل عمد نامہ قدم کے اسی تسلسل پر مبنی ہے۔ کیا تفسیروں کا کوئی ماہر اس دلیل سے یوسف کو ان کے تخبر خدا ہونے کے مرتبہ سے محروم کرنے کا خواب بھی دیکھے سکتا تھا؟! اس کے باوجود یہی وہ طریقہ ہے جس سے مغرب میں اکثر و پیشتر حضرت محمد ﷺ کے مرتبہ کو جانچا جاتا ہے ”انہوں نے کلم یہ کیا ہے کہ باطل کر نقل کی ڈال۔“ یہ ایک روا روی کا فیصلہ ہے جس میں اس حقیقت کا لحاظ نہیں رکھا گیا ہے کہ قرآن اور باطل ایک ہی واقعہ کو غلط ٹکلوں میں پیش کرتے ہیں۔ لوگ بیانات کے اختلاف کے بارے میں بحث نہ کرنے کو ترجیح دیتے ہیں۔ وہ ایک ہی طرح سے بیان کیے گئے ہیں۔ اس لئے سائنسی معلومات کو اس میں داخل اندرازی کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ ہم ان مسائل کو تفصیل سے اس وقت بیان کریں گے جب تحقیق اور طوفان عالمگیر کے واقعات سے بحث ہو گی۔

احادیث کے مجموعوں کا حضرت محمد ﷺ کے ساتھ وہی تعلق ہے جو احادیل کا یہوں سے ہے یعنی دونوں تفسیروں کے افعال و اقوال کے بیانات ہیں۔ ان کے مصنفوں چشم دیدگواہ نہیں تھے۔ (یہ بات کم از کم حدیثوں کے مجموعوں کے مرتبین پر صادق آتی ہے جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ سب سے زیادہ صدقہ ہیں اور جو حضرت محمد ﷺ کی حیات طیبہ کے زمانہ

کے بہت بعد میں ترتیب دیئے گئے) وہ کسی ایسی کتابوں پر مشتمل نہیں ہیں۔ جن کی بنیاد وہی تکو پر ہو۔ وہ خدا کا کلام نہیں ہے بلکہ رسول ﷺ کے ارشادات ہیں۔ ان کتابوں میں جو نہایت کثرت سے پڑھی جاتی ہیں ایسے بیانات ملتے ہیں جو سائنسی نقطہ نظر سے افلاط پر مشتمل ہیں۔ خصوصاً علمی معالجات۔ ہم قدرتی طور پر کسی ایسا چیز کو نظر انداز کر دیتے ہیں جس میں مذہبی نوعیت کے مسائل بیان کیے گئے ہیں اس لئے کہ ان پر خود حدیث کے حوالے سے بحث نہیں کی جا رہی ہے۔ بہت سی حدیثوں کی صحت مشتبہ ہے۔ (۹) ان پر خود مسلمان علماء نے بحث کی ہے۔ جب کسی حدیث کی سائنسی نوعیت پر اس کتاب میں بحث کی جاتی ہے تو یہ لازمی طور پر اس تمام بات کو نیلایا اور واضح کرنے کے لئے ہوتا ہے جو ان کو خود قرآن سے ممیز و ممتاز کرتی ہے جب اس کا بھی اسی نقطہ نظر سے جائزہ لیا جائے۔ اس لئے کہ موخر الذکر میں ایک بھی سائنسی بیان ایسا نہیں جو ناقابل قول ہو۔ جیسا کہ ہم دیکھیں گے۔ یہ فرق نہایت حرمت کن ہوتا ہے۔ مذکورہ الصدور جائزہ سے ان لوگوں کا نظریہ جو حضرت محمد ﷺ کو قرآن کا مصنف قرار دیتے ہیں، بالکل بودا اور کمزور ثابت ہوتا ہے۔ ناخواوندہ لوگوں میں ایک شخص، ادبی محسن کے لحاظ سے پورے عربی ادب میں کس طرح سب سے بڑا مصنف بن گیا؟ اس وقت وہ سائنسی نوعیت کے ایسے حقائق کیے بیان کر سکتا تھا جو اس زمانہ میں کسی بھی فرد بشر کے لئے ظاہر کرنا ممکن نہیں تھا اور یہ سب بھی اس طرح کہ اس موضوع پر اکٹشاف کرنے میں ایک مرتبہ بھی خفیف سی غلطی کا ارتکاب نہ ہوا۔

اس مطالعہ میں پیش کردہ خیالات غالباً سائنسی نقطہ نظر سے ظاہر کیے گئے ہیں۔ یہ خیالات اس نتیجہ پر پہنچاتے ہیں کہ کسی بشر کے لئے جو ساتویں صدی عیسوی میں بقید حیات ہو، قرآن میں اتنے بہت سے موضوعات پر جو اس کے زمانہ سے تعلق نہ رکھتے ہوں اور جو پاتی صدیوں بعد مکشف ہونے والی ہوں بیانات دے سکے۔ میرے نزدیک قرآن کے لئے کوئی بشری توضیح و تشریع ممکن نہیں ہے۔



## حوالی

- ۱۔ مارخ کا ایک دور وہ بھی تھا جب اسلام سے خداو (خواہ کسی فلک و صورت میں بھی ہوتا اور کلیسا کے کسی مانے ہوئے دشمن کی جانب سے بھی ظاہر کیا جاتا کیتوں کچھ کچھ کے سربراہان کے طقوں میں قلبی احسان کے ساتھ تسلیم کر لیا جاتا تھا۔ چنانچہ پہلے بنینے والکٹ چہار دہم جو اخباروں میں صدی کے سب سے پہلے دنیٰ پیشوں مشور ہیں انہوں نے بغیر کسی پہنچاہت کے دالیل کو اپنی جانب سے مبارکباد بھیجی تھی جو اس انتساب کے شکریہ کے طور پر تھی جو اس نے (والیل نے) اپنے تحریر کردہ الیہ "محمد یا تصلب" (احمیث اولوقایتزم) کے سلسلہ میں ۱۹۷۳ء میں کیا تھا۔ یہ ایک انتہائی مکرہ تجویز تصنیف تھی جو کوئی بد عقیدہ مکار تک بندھ کسی ایسے موضوع پر کھے سکتا تھا۔ ایک برسے آغاز کے باتصف اس ذرا سہ نے اتنی زیادہ مقبولیت حاصل کی کہ وہ کومیڈی۔ فرانسیس کے تماشوں کے ذخیرہ میں شامل کر لیا گیا۔
- ۲۔ لومین گیٹس ایک دستاویز کا عنوان ہے جس کو دوسری دنیٰ کن کونسل (۱۹۷۵ء - ۱۹۷۳ء) نے جاری کیا تھا۔
- ۳۔ مصنف کا کہنا ہے کہ عیسائیوں میں جو یہ بات مشور ہے کہ مسلمان وحی والامام کے مقابلہ میں سنت اور فقہ کو ترجیح دیتے ہیں یہ خیال غلط ہے بلکہ ان میں مقدم حیر وحی اور احکام خداوندی ہیں (ترجم)
- ۴۔ قرآن کے ترجیح کرنے والے حضرات نے جن میں مشور لوگ بھی شامل ہیں انتہائی وینیادواری سے کام لیتے ہوئے اپنے تراجم میں وہ باتیں ثنوں دی ہیں جو فی الحقیقت عربی متن میں تقطیعیں تھیں۔ متن کے ساتھ ایسے عنوانات کا تو پہلک اضافہ کیا جاسکتا ہے جو اصل میں نہیں ہیں اور اس سے خود متن میں کوئی تبدیلی بھی نہیں ہوتی لیکن یہ اضافہ اس قسم کا ہے کہ اس سے عام مفہوم پہل جاتے ہے مثال کے طور پر آرڈینیشن اپنے نہایت معروف ترجیح (مطبوعہ میسونیڈ اے مارزوپاری ۱۹۵۶ء صفحہ ۱۱۵) میں ایک ایسا عنوان ثنوں دیتا ہے جو قرآن میں وکھائی نہیں رہتا۔ فرانس جناد (اویلی کا سیوں رے لائگر نیٹ) یہ عنوان ایک عبارت کے شروع میں ہے جو بلا اختلاف جناد کے لئے دعوت ہے لیکن اس کی دو نوعیت

نہیں ہے جو اس سے وابستہ کر دی گئی ہے۔ اس کو پڑھنے کے بعد کوئی قاری جس کی رسائی قرآن تک تراجم ہی کے ذریعہ سے ہے کیسے یہ خیال کرے گا کہ جہاں کہ مسلمان کا فرض ہے۔

۵۔ اکبر آبادی نے اسی حقیقت کو تو اپنے اس شعر میں بیان کیا ہے۔

رقبوں نے رہت لکھوائی ہے جا جا کے تھلانے میں  
کہ اکبر نام لیتا ہے خدا کا اس زندہ میں

۶۔ الیورپ نے اس لفظ کو اتنی شہرت دی کہ خود مسلمان بھی مغلان اور مسلمانوں کے فرق

کو نہ سمجھ سکے اور وہ بھی نہ اقیت کی بناء پر لفظ مغلان کو لفظ "مسلمانوں" کا تراویح سمجھ کر استعمال کرتے رہے۔ انتہا تو یہ ہے کہ مسلم یونیورسٹی علی گزنه جو پہلے کالج کی طہل میں قائم ہوئی تھی۔ عرصہ دراز تک مغلان ایگلو اور قیل کالج کے نام سے موسم کی جاتی رہی

(ترجمہ)

۷۔ فرانس میں میر دو شہزادے خاندان کے تین بادشاہ اگورت یا ڈیگورٹ کے نام سے ہوئے ہیں۔

ڈیگورٹ اول جو تمام فرانس کا فرمانروا تھا ۱۲۹۴ء سے ۱۳۰۴ء تک رہا۔ ڈیگورٹ دوم جس کی حکومت آٹھویں تک محدود تھی اول ۱۳۰۶ء ۱۳۰۷ء ۱۳۰۸ء ۱۳۰۹ء پر ۱۳۱۰ء ۱۳۱۱ء تک رہا۔ ڈیگورٹ سوم جو سو ستریا کا بادشاہ تھا اس کا دور حکومت ۱۳۱۴ء تک ۱۳۱۵ء بیان کیا جاتا ہے۔ رسول اکرم ﷺ کا ہمدرد ڈیگورٹ یا ڈیگورٹ اول تھا۔ (ترجمہ)

۸۔ ایک نظریاتی ماورائے ارضی مادہ جس میں ایسے ہی ذرات ہوتے ہیں جیسے ارضی مادہ میں ہیں

لیکن ان ذرات میں یا تو بدقیقی چارج، ارضی مادہ کے ذرات کے چارج کا الٹ ہوتے ہیں یا خود ہوں میں مقناطیسی قطبی میلان مختلف سمت میں ہوتا ہے (ترجمہ)

۹۔ مصنف کی مراد موضوعات یا وضی مددوں سے ہے اس تم کی احادیث خلافت عباریہ کے زمانہ

میں خصوصیت سے کوفہ اور بصرہ میں بڑی تعداد میں وضع کی گئیں، جس کی وجہ سے مسلمان

علماء اور حدیثین کو صحیح کو غلط سے طیحہ کرنے میں بڑی دقوں کا سامنا کرنا پڑا۔ ان کو جانچنے کے

لئے اصول حدیث بنائے گئے۔ اسماء الرجال کا علم جو مسلمانوں کے ساتھ مخصوص ہے انجام دیا

گیا اور ایسی نام نہاد مددوں کے مجموعے مرتب کر دیئے جو لوگوں نے وضع کی تھیں۔ ان کو

موضوعات کے نام سے موسم کیا گیا جیسے موضوعات طاعلی قاری۔

## قرآن کی صداقت کس طرح یہ تحریری شکل میں آیا

قرآن کی ناقلل تردید صداقت کی بدولت تھی اس کامتن المائی کتابوں میں ایک منفرد مقام رکھتا ہے جس میں نہ محمد نامہ قدم اور نہ محمد نامہ جدید اس کا سیم و شریک ہے۔ اس کتاب کے پسلے دو اجزاء میں ان تبدیلوں کا جائزہ لیا گیا ہے جو محمد نامہ قدم اور انہیل میں ان کے موجودہ شکل میں ہم تک پہنچنے میں ہوتی ہیں۔ یہ بات قرآن کے پارے میں صحیح نہیں ہے۔ اس کی معمولی سی وجہ یہ ہے کہ ”رسول اکرم ﷺ کے زمانہ میں ہی خط تحریر میں آیا تھا۔ ہم دیکھیں گے کہ یہ کس طرح کھا کیا یعنی لکھنے میں کیا طریقہ کار اختیار کیا گیا۔

اس سلسلہ میں وہ اختلافات جو قرآن کو باطل سے جدا کرتے ہیں کسی طرح بھی ان سوالات کی وجہ سے نہیں ہیں جو بنیادی طور پر ان کی تاریخ سے متعلق ہیں۔ اس قسم کے سوالات بعض لوگ ان حالات کا جو یہودی عیسائی اور اسلامی صحیفوں کے مرض تحریر میں آئے کے وقت تھے، لاحاظاً کیے بغیر مسلسل پیش کرتے رہے ہیں۔ وہ مساوی طور پر ان حالات کو بھی نظر انداز کر دیتے ہیں جو قرآن کے نبی کرم ﷺ پر نازل ہوتے وقت صحیط تھے۔ کہا یہ جاتا ہے کہ جو متن ساتویں صدی کی ہے اس کے لئے اس بات کے امکانات زیادہ قوی ہیں کہ وہ ان متون کے مقابلہ میں جو تقریباً پندرہ صدیوں کے پہنچر قدم ہیں ہم تک بغیر تبدیلی کے پہنچ جائے۔ یہ بات اگرچہ صحیح ہے۔ تاہم اس کو کافی و شافع دلیل اقتداء نہیں دیا جاسکتا۔ علاوه اذیں یہ اقرار مزید احتذار اور اس بات کے اعتراف کا موجب ہوتا ہے کہ کئی صدیوں کے دوران یہودی عیسائی متون میں تحریرات ہوتی رہیں اور قرآن کے متن کو جو زیادہ جدید ہے، انسانی تحریرات کا بست کم

خطره رہا۔

عبد نامہ قسم کے سلسلہ میں ان مصنفین کی جو ایک ہی قصہ کو دہراتے رہے ہیں، صرف تعداد بحق وہ تمام تنقیحات جو سنہ عیسوی کے قبل بعض کتابوں کے متوں پر ہوتی رہی ہیں۔ ان کے فیر صحیح اور مخدود ہونے کے کمی دلائل ہیں جمل تک انہیں کا تعلق ہے کہ کوئی شخص بھی اس بات کا دعویٰ نہیں کر سکتا کہ ان میں یوسع کے اقوال کی صحیح صحیح نقل یا ان کے افعال کا حقیقت کے مطابق نہ کرو یہ شہ من و عن درج کیا جاتا رہا ہے، ہم دیکھے چکے ہیں کہ کس طرح متوں کے لیے بعد دیگرے بیان ہوتے والی روایات میں کلی طور پر صداقت کی کمی رہی ہے اور اس کے علاوہ یہ کہ ان کے مصنفین چشم دید گواہ نہیں تھے۔

نیز اس کو اس فرق سے اور بھی زیادہ اہمیت حاصل ہو جاتی جو وہی تکوپر مشتمل ایک کتاب یعنی قرآن اور حضرت محمد ﷺ کے افعال و اقوال کے بیانات سے متعلق مجموعوں یعنی احادیث کے درمیان ہے۔ رسول ﷺ کے بعض صحابہ نے ان کو آپ کی رحلت کے فوری بعد لکھنا شروع کر دیا تھا جو کہ بشری بھول چوک کا امکان ان میں ہو سکتا تھا ان کی ترتیب و تدوین کا سلسلہ بعد میں جاری رکھنا پڑا اور مذہبی اقتبار سے ان کو نقد و تبرہ کے معیار پر رکھا گیا تھا جو اس سے اہمیت عملاً ان مجموعوں کو دی جو حضرت محمد ﷺ کے فوراً بعد مرض و بودھ میں آئے۔ احادیث کے ان مجموعوں کی صداقت کا معیار انہیں کی طرح بدلتا رہتا ہے۔ کوئی بھی انجیل ایسی نہیں ہے جو یوسع کے زمانہ میں لکھی گئی ہو (وہ سب کی سب آپ کے دشمنی میں کے اختتام کو پختنے کے عرصہ، دراز کے بعد ضبط تحریر لائی گئیں) اور احادیث کا کوئی مجموعہ بھی ایسا نہیں ہے جو رسول ﷺ کی حیات میں مرتب ہوا ہو۔ (۱)

جمل تک قرآن کا حالہ ہے اس کی صورت جداگانہ ہے۔ جب وہی کا سلسلہ جاری ہوا رسول اللہ ﷺ اور آپ پر ایمان لاتے تو اس نے اس کے متن کو حفظ کر لیا تیز آپ ﷺ کے کاتبین نے اس کو لکھنا بھی شروع کر دیا۔ لذا اس کا آغاز صحت و صداقت کے ان دو عناصر سے ہوا جو انہیں کو حاصل نہیں تھے۔ یہ سلسلہ خپور نبی کریم ﷺ کی رحلت تک جاری رہا۔ اس زمانہ میں جب کہ ہر شخص نہیں لکھ سکتا تھا لیکن زبانی ہر شخص دہرا سکتا تھا۔ حافظہ سے تلاوت کرنا اس اقتدار سے بے حد افادت رکھتا تھا کہ جب فیصلہ کن متن مرتب کیا گیا اس

وقت یہ ممکن تھا کہ فریقین کے حافظ سے جانچ پڑتاں کر لی جائے۔ وہی قرآنی کا نزول حضرت جبریل ﷺ کے ذریعہ حضرت محمد ﷺ پر ہوا۔ اس میں نبی کرم ﷺ کی حیات طیبہ کے بیش سال سے زیادہ کی مدت گئی۔ آغاز چھیناؤی سورۃ کی ابتدائی آیات سے ہوا پھر تین سال کے وقفہ کے بعد (۲) جاری ہو کر نبی کرم ﷺ کی رحلت تک چوبیس سال کی طویل مدت ہے، جاری رہا۔ یعنی دس سال ہجرت سے قبل اور دس سال ہجرت کے بعد۔

سب سے پہلی وہی درج ذیل ہے۔ (سورۃ ۹۶: آیات ۱۴-۱۵)<sup>(۳)</sup>

إِقْرَأْ بِسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ  
○ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ  
○ إِقْرَأْ وَرَبِّكَ الْأَكْرَمَ  
○ الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمَنْ  
○ عَلَمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ  
○

”پڑھو (اے نبی ﷺ) اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے انسان کو پیدا کیا ہے ہوئے خون کے ایک لوگھر سے۔ پڑھو! اور تمہارا رب بڑا کرم ہے جس نے قلم کے ذریعہ سے علم سکھایا۔ جس نے انسان کو وہ علم دیا ہے جسے وہ نہیں جانتا تھا۔“

پروفیسر حمید اللہ اپنے فرانسیسی ترجمہ قرآن مجید کے ابتدائیہ میں بیان کرتے ہیں کہ اس پہلی وہی کا لب لباب انسانی علم کا ایک ذریعہ ہونے کے سب قلم کی تعریف کرنا ہے جس سے اس امر کی وضاحت ہوتی ہے نبی کرم ﷺ کا منصب قرآن کو تحریری شکل میں محفوظ رکھنا تھا۔

متومن سے باقاعدہ طور پر ثابت ہوتا ہے کہ رسول اکرم ﷺ کے کم سے مدینہ کے جانب تشریف لے جانے سے کافی عرصہ قبل (یعنی واقعہ ہجرت سے کافی مدت پہلے) قرآنی منصوبہ کا نزول اس وقت تک ہو چکا تھا پس تحریر میں لایا جا چکا تھا۔ ہم دیکھیں گے کہ اس معاشرہ میں کس طرح استناد کا درجہ رکھتا ہے۔ ہمیں معلوم ہے کہ حضرت محمد ﷺ وَالَّذِينَ آتَيْنَا مِنْهُ  
(اور اہل ایمان جو آپ کے ساتھ تھے) نازل شدہ متون کو حافظ سے تلاوت کرنے کے عاری تھے، لہذا قرآن کے لیے ان واقعات کا بیان کرنا ناقابل فہم ہے جو حقیقت سے مطابقت نہ رکھے ہوں۔ اس لیے کہ رسول اللہ ﷺ کے صحیح کتابیں کتابیں سے دریافت کر کے موخر الذکر کی توہین آسانی سے کر سکتے تھے۔

ہجرت سے پہلے کی چار سورتیں ایسی ہیں جن میں اس بات کا حوالہ ملتا ہے کہ نبی کرم

تہذیب کے ۶۷۲ء میں مکہ سے روائی سے قبل قرآن کی کتابت ہوئی تھی (سورہ ۸۰: آیات ۱۱۶)۔

كَلَّا إِنَّهَا تَذَكِّرَةٌ ○ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ ○ فِي صُحْفٍ مُّكَرَّمَةٍ ○ مَرْفُوعَةٌ ○ مُظْهَرَةٌ ○ بِأَيْدِيِّ سَفَرَةٍ ○ كَرَامٌ بَرَزَةٌ ○

”ہرگز نہیں“ یہ تو ایک صحیح ہے جس کامی چاہے اسے قبول کرے۔ یہ ایسے صحیفوں میں درج ہے جو حکم ہیں۔ بلند مرتبہ ہیں، پاکیزہ ہیں۔ معزز اور نیک کاتبوں کے ہاتھوں میں رہتے ہیں۔“

عبداللہ یوسف علی نے اپنے ترجمہ (۱۹۲۳ء) کی تشریح و تفسیر میں لکھا ہے کہ جب یہ سورہ نازل ہوئی، مسلمانوں میں سے بیالیں لکھی جا چکی تھیں۔ اور مکہ کے مسلمانوں کے پاس محفوظ تھیں (یہ تعداد پوری تعداد ۱۱۷ آیات میں سے تھی)۔

سورة ۸۵۔ آیات ۲۱ اور ۲۲:

بَلْ هُوَ قُرْآنٌ مَّجِيدٌ ○ فِي لُفْحٍ مَّحْفُوظٍ ○

”بلکہ یہ قرآن (۲۳) بلند پایا ہے۔ اس لوح میں (نشش ہے) جو محفوظ ہے۔“

سورة ۵۶: آیات ۷۷ تا ۷۸:

إِنَّهُ لِقُرْآنٌ كَرِيمٌ ○ فِي كِتَابٍ مَّكْتُوبٍ ○ لَا يَمْسَهُ إِلَّا الْمُظَهَّرُونَ ○ تَنْزِيلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَالَمِينَ ○

”یہ ایک بلند پایا قرآن ہے ایک محفوظ کتاب میں ثبت ہے جسے مطربین کے سوا کوئی چھو نہیں سکتا۔ یہ رب العالمین کا نازل کردہ ہے۔“

سورة ۲۵: آیت ۵:

وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ اكْتَبْهَا فَهِيَ ثُمَّلِيٌّ عَلَيْهِ بُكْرَةٌ وَّأَصْبَلَاؤُ

”یہ پرانے لوگوں کی لکھی ہوئی چیزیں ہیں جنہیں یہ شخص نقل کرتا ہے اور وہ اسے صبح و شام سنائی جاتی ہیں۔“

یہاں ان اعتراضات کا بھی حالہ ملتا ہے جو معاذین رسول اللہ ﷺ پر کرتے تھے اور آپ ﷺ کو (عیاذ بالله) جعل ساز قرار دیتے تھے۔ انہوں نے یہ افواہ پھیلا رکھی تھی کہ ماضی کے قصے آپ ﷺ کو الما کر دیئے جاتے ہیں اور آپ ﷺ ان کو لکھ لیتے ہیں یاد و سروں سے

لکھوا لیتے ہیں (اس لفظ یعنی "تملی" کا مفہوم ممتاز ہے یہیں یہ بات ذہن میں رہنی چاہیے کہ حضرت محمد ﷺ اسی تھے) مطلب خواہ کچھ بھی ہو آئیت سے ضبط تحریر میں لائے جانے کے عمل کا حوالہ ملتا ہے جس کی جانب حضرت محمد ﷺ کے مخالفین نے بھی اشارہ کیا ہے۔

ایک سورت میں جو حضرت کے بعد نازل ہوئی ان اور ان کا ایک آخری حوالہ ملتا ہے۔

جن پر یہ سادی ہدایت لکھی جاتی تھیں۔

سورۃ: ۹۸ آیات ۲ اور ۳:

**رَسُولُ مِنْ أَنْفُسِهِ يَنْذِلُونَ أَصْحَافًا مُّظَهَّرَةً ۝ فِيهَا كُثُبٌ قَيْمَةٌ ۝**

"اللہ کی طرف سے ایک رسول جو پاک صحیفے پڑھ کر سنائے جن میں بالکل راست اور درست تحریریں لکھی ہوئی ہوں۔"

لہذا قرآن بذات خود اس حقیقت کے لیے اشارے بھی پہنچاتا ہے کہ اس کی کتابت عمد رسالت میں ہو گئی تھی۔ اس واقعہ کا بخوبی علم ہے کہ آپ ﷺ کے متبیین میں بہت سے کاتب تھے جن میں سب سے زیادہ مشہور زید بن ثابت تھے جن کا نام آئندہ نسل میں بھی باقی رہا۔

پروفیسر حمید اللہ نے اپنے فرانسیسی ترجمہ قرآن مجید (۱۹۷۱ء) کے درباچہ میں ان حالات کا نامیت شاذدار الفاظ میں تذکرہ کیا ہے جو اس وقت چل رہے تھے جب قرآن کا متن ضبط تحریر میں لایا گیا تھا۔ ان کا سلسلہ رسول ﷺ کی رحلت تک جاری رہا۔

تمام ذرائع اس بات پر متفق ہیں کہ جب قرآن کا کوئی جز نازل ہوتا تو نبی کرم ﷺ اپنے خواندہ صحابہ میں سے کسی ایک کو بلاتے اور اس وحی کا اس کو اٹا کر دیتے۔ اسی وقت اس بات کی بھی نشاندہی فرمادیتے تھے کہ جو کچھ پہلے نازل ہو چکا ہے اس متن کے کس مقام پر اس نئے جز کو درج کیا جائے..... روایات سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت محمد ﷺ کا تمہوں سے ارشاد فرمایا کرتے تھے کہ جو کچھ ان کا اٹا کر دیا ہے اس کو آپ ﷺ کے سامنے پڑھ کر سنائیں تاکہ اگر کوئی کمی رہ گئی ہے تو آپ ﷺ اسے درست فرمادیں..... ایک اور مشہور روایت یہ بھی ہے کہ ہر سال ماہ رمضان المبارک میں نبی کرم ﷺ پورا قرآن مجید (جتنا نازل ہو چکا تھا) حضرت جبریل کو پڑھ کر سنایا کرتے تھے..... اور یہ کہ حضرت محمد ﷺ کی رحلت سے پہلے کے مہینے میں حضرت

جبرئیل ملائکہ نے آپ ﷺ سے دو مرتبہ پڑھوا کرنا تھا..... یہ بات معلوم ہے کہ کس طرح رسول اللہ ﷺ کے زمان سے مسلمان ماہ رمضان کے دوران شب بیداری کرنے اور عام نمازوں کے علاوہ تمام قرآن کی حفاظت کرنے کے عادی ہو گئے ہیں۔ کنی ذراائع سے مزید اکشاف ہوتا ہے کہ حضرت محمد ﷺ کے کاتب حضرت زید بن علی متومن کے آخری مرتبہ جمع کرنے کے موقع پر موجود تھے۔ دوسری جگہ بستی دوسری شخصیتوں کا بھی ذکر ملتا ہے۔

اس پہلی کتابت کے لیے بے انتہا مختلف نوعیت کا سامان کام میں لایا جاتا تھا: جیسے مجلی، چہڑا، چوبی، ختنیاں، اونٹ کی ہڈیاں، نرم پتھر کندہ کرنے کے لئے وغیرہ۔

لیکن اس کے ساتھ ہی حضرت محمد ﷺ نے مومنین کو یہ بھی ہدایت فرمائی تھی کہ وہ قرآن کریم کو حفظ یاد کریں۔ چنانچہ اگر پورا متن نہیں تو اس کا کچھ حصہ جس کی قرأت نمازوں میں کی جاتی تھی ضرور حفظ کر لیتے تھے۔ اس طرح ایسے حفاظت کی ایک جماعت پیدا ہو گئی جن کو تمام قرآن یاد تھا اور اس کو وہ حضرات دور افکارہ مقامات پر بھی پھیلاتے تھے۔ متن کو دو طریقوں پر یعنی تحریر اور حفظ کے ذریعہ حفظ کرنے کا یہ قاعدہ بے انتہا مفید ثابت ہوا۔

نی کریم ﷺ کی رحلت (۶۳۲ء) کے کچھ عرصہ بعد آپ ﷺ کے جانشیں خلیفہ اول حضرت ابو بکر بن عبد الرحمن نے حضرت محمد ﷺ کے سابق کاتب اعلیٰ زید بن ثابت بن عثیمین سے قرآن کی ایک نقل تیار کرنے کے لئے کہا اور انہوں نے یہ کام انجام دیا حضرت عمر بن عثمان (مستقبل) کے خلیفہ ہالی کی تحریک پر زید بن عثمان نے مدینہ میں جتنی بھی معلومات فراہم ہو سکتی تھیں حاصل کیں۔ حفاظت کی شہادت، مختلف چیزوں پر افراد کی نجی طور پر لکھی ہوئی الکتاب کی نقلیں، سب کچھ اس مقصد کے لیے تھا کہ نقل کرنے میں تمام علمکار غلطیوں سے بچا جائے اس طرح قرآن کی ایک بے انتہا قابل اعتماد نقل تیار ہو گئی۔

بعض ذراائع سے پتہ چلتا ہے کہ خلیفۃ المؤمنین حضرت عمر بن عثمان نے جو حضرت ابو بکر بن عثمان کے ۴۳۲ء میں جانشیں ہوئے ایک جلد (مصحف) تیار کرائی اس کو انہوں نے محفوظ کیا اور اپنی وفات کے وقت اپنی صاحبزادی حضرت حفصہ زوجہ رسول اللہ ﷺ کو پردازی کی۔

اسلام کے تیرے خلیفہ حضرت عثمان بن عثمان نے جن کے پاس منصب خلافت ۶۳۳ء سے ۶۵۵ء تک رہا اور اس کی ایک خصوصی جماعت کو وہ نسخہ مسحی تیار کرنے کا کام تفوییض کیا

جس پر ان کا نام درج ہے اس جماعت نے اس شہادت کی صداقت کی جانچ پر تال کی ہو حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کے سامنے پیش ہوئی تھی اور جو اس وقت تک حضرت خفیہ کی تحولی میں تھی اس جماعت نے ان مسلمانوں سے مشورہ کیا جو پورے متن کے حافظ تھے متن کی صحت کا تعمیدی طور پر جبویہ بست تھی سے کیا گیا۔ پھر اس کے کہ کسی ایسی معمولی سی آہت کو بھی جس میں اختلافی مواد شامل ہوتا قول کیا جاتا اور قائم رکھا جاتا شہدوں کے اتفاق رائے کو ضروری سمجھا گیا۔ یہ بات معلوم ہے کہ اختلاف نفع کی صورت میں قرآن کی بعض آیات کی بعض سے صحیح ہو جاتی ہے۔ اس کی توضیح اس صورت میں آسانی سے کی جاسکتی ہے جب یہ بات ذہن میں رکھی جائے کہ رسول اللہ ﷺ پر وہی کے نزول کا سلسلہ ہیں سال (پورے اعداد میں) سے کچھ زیادہ حدت پر پھیلا ہوا ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اپک ایسا متن تیار ہو گیا جس میں سورتوں کی وہ ترتیب قائم رہی جو رمضان کے دوران جیسا کہ صدر میں بیان کیا گیا ہے، رسول اللہ ﷺ کی زبان مبارک سے پورے قرآن کی تلاوت مروی ہے۔

ممکن ہے کسی شخص کے ذہن میں یہ بات پیدا ہو کہ آخر وہ کیا چیز تھی جس نے پلے تین خلفاء خصوصاً حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کو قرآن کریم کے جمع کرنے اور متن پر نظر ہافی کرنے کی جانب مائل کیا۔ وجوہات فی الحیثیت نہایت سادہ ہیں۔ حضرت محمد ﷺ کی رحلت کے بعد ابتدائی دہ سالوں (دہائیوں) میں اسلام کی اشاعت بست تجزی سے ہوئی اور یہ ان قوموں میں پھیلا جن کی مادری زبان عربی نہیں تھی۔ اس صورت میں یہ بات ضروری ہوئی کہ ایک ایسا متن تیار کیا جائے جس میں ابتدائی صحت برقرار رہے حضرت عثمان رضی اللہ عنہ کے نظر ہافی کرانے کا کسی مقصد تھا۔

حضرت عثمان رضی اللہ عنہ شدہ متن کی تقلیں سلطنت اسلامیہ کے مختلف مراکز کو روائہ فرمادیں۔ یہی وجہ ہے کہ بقول پروفیسر حیدر اللہ، حضرت عثمان رضی اللہ عنہ سے جن شخصوں کو منسوب کیا جاتا ہے وہ کاشتھ اور استھنول میں موجود ہیں۔ نقل کرنے میں ایک آدمی ممکنہ سو سے قطع نظر اس وقت جو قسم ترین نفع معلوم ہیں اور پوری اسلامی دنیا میں دریافت ہوئے ہیں وہ یکساں ہیں۔ لیکن بات ان شخصوں پر بھی صادق آئی ہے جو یورپ میں محفوظ ہیں (ایکس کی پیشل لائبریری میں ایسے پارے موجود ہیں جو ماہرین کی تحقیق کے بوجب آٹھویں اور نویں

صلدی عیسوی یعنی دوسری اور تیسرا بھری تک پرانے ہیں  
متعود قسم متون جن کی موجودگی کا مضمون ہے سوائے خفیف ہی تبدیلیوں کے سب کے  
سب آئیں میں متن ہیں اور ان تبدیلیوں سے بھی متن کے عام مضمون پر قطعاً کوئی اثر نہیں  
پڑے۔ اگر کبھی سیاق عبلوت سے ایک سے زیادہ توضیحات ہو سکتی ہیں تو اس وقت اس حقیقت کو  
پیش نظر رکھنا مناسب ہے کہ قسم ترین، موجودہ ننانہ کی تحریر کی پہ نسبت زیادہ سادہ ہوتی تھی  
(5)

۱۱۷ سورتوں کو ان کی بند رفع کم ہوتی ہوئی لسلی کے اعتبار سے ترتیب دیا گیا ہے۔  
اہم اس میں مستثنیات بھی ہیں۔ وہی کے نزول کے تاریخی سلسلہ کا خیال نہیں رکھا گیا۔ لیکن  
پیشتر حالت میں اس سلسلہ کا بھی مضمون ہے متن میں بہت سے مقلات پر واقعات کثیر تعداد میں  
دیئے گئے ہیں۔ بعض اوقات ان کی تحریر بھی ہو جاتی ہے۔ اکثر کسی ایک موقع پر ایسے واقعہ کی  
تفصیل دے دی گئی ہے جو دوسری جگہ غیر کامل حالت میں بیان کیا گیا ہے۔ قرآن میں مذکور  
بہت سے واقعات کی طرح جدید سائنس سے متعلق ہدایات الکتاب میں واقعات کی یکسانیت کا  
خیال کیے بغیر منتشر حالت میں موجود ہے۔



## حوالی

اگرچہ روایات صحیح سے اس امر کی تصدیق ہوتی ہے بعض صحابہ نے حضور رسالت تاب  
 محدثین کے زمانہ میں ہی حدیثین لکھنی شروع کر دی تھیں۔ چنانچہ حضرت عبداللہ بن عمرو بن  
 العاص رضی اللہ عنہ کے بارے میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی شادوت موجود ہے کہ وہ حدیثین لکھنے لیا  
 کرتے تھے۔ لیکن مصنف علام کا اشارہ ان احادیث کے مجموعوں کی طرف ہے جو اس وقت  
 موجود اور مروج ہیں۔ ان کے بارے میں بھی یہ بات کہی جاسکتی ہے کہ مسلمانوں نے اس  
 قباحت سے بچنے کے لیے کہ کہیں صحیح کے ساتھ موضوع روایات بھی شامل نہ ہو جائیں  
 حدیث کو جانپتے کے کچھ اصول مرتب کیے۔ اور روایوں کی پوری طرح جانپتے پر کھکھ کی۔ نتیجہ یہ  
 ہوا کہ صحیح احادیث کا بھی ایک برا ذخیرہ محفوظ رہ گیا۔

جس وقفہ کی جانب مصنف نے اشارہ کیا ہے اس کو "فترۃ وحی" کی اصطلاح دی گئی ہے اس  
 کے بارے میں شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ "مارج النبوة" میں تحریر کرتے ہیں۔ مفسرین و  
 محققین کہتے ہیں کہ فترۃ وحی کی مدت تین سال ہے لیکن اقرائیں کی پہلی وحی کے بعد تین  
 سال کی مدت تک وحی کا نزول نہیں ہوا۔ ابن احیا نے "موجب لدعیہ" میں کہا ہے کہ  
 امام احمد رضی کے تاریخ شعبی میں بیان کیا ہے کہ آخر حضرت محدثین کی عمر شریف اکتالیس سال کی  
 تھی کہ وحی کا سلسلہ رک گیا اور تین سال تک آپ کی نبوت کو حضرت اسرافیل طیلہ سے  
 قریب کر دیا گیا۔ وہ آپ محدثین کو اسرار نبوت تعلیم فرماتے رہے اور اس مدت میں قرآن سے  
 کوئی آیت نازل نہیں ہوئی جس کو حضرت اسرافیل طیلہ اپنی زبان سے ادا کرتے، جب آپ  
 محدثین کی عمر چوالیس سال کی ہوئی (یعنی تین سال کی فترۃ کے بعد) تو آپ محدثین کی نبوت کی  
 تعلیم حضرت جبریل طیلہ کے سپرد کر دی گئی۔ پس آپ محدثین پر قرآن نازل ہونا شروع ہوا اور  
 یہ سلسلہ میں سال تک جاری رہا۔"

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ اور حضرت امام زہری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ پہلی وحی کے بعد

نزوں وحی کا سلسلہ کچھ عرصہ کے لئے موقوف ہو گیا۔ اس کے بعد سورہ مدثر نازل ہوئی اور پھر نزوں وحی کا سلسلہ جاری ہو گیا۔

اس سلسلہ میں متفاہ روایات ملتی ہیں لیکن صحیح ہی معلوم ہوتا ہے کہ صرف کچھ عرصہ کے لئے وحی کا التواء ہوا تھا (ترجم)

۳۔ حضرت محمد ﷺ ان الفاظ کو سن کر پوری طرح حیران و ششد رہ گئے، ہم ان کی تشریع کی جانب پھر مراجعت کریں گے۔ بالخصوص اس حقیقت کی روشنی میں کہ حضرت محمد ﷺ نہ پڑھ سکتے تھے نہ لکھ سکتے تھے۔

۴۔ متن میں لفظ قرآن ہے جس کے معنی قرأت اور پڑھنا بھی ہیں۔

۵۔ مثال کے طور پر امتیازی ثنايات کا فقدان ایک ایسے فعل کو وجود میں لا سکتا تھا۔ جو فعل تحدی ہوتا یا فعل لازم اور بعض صورتوں میں یاد کر ہوتا یا مونٹ۔ لیکن اکثر وہ پیشتر یہ بات زیادہ نتیجہ خیز نہیں ہوتی اس لئے کہ سیاق عمارت بہت سی صورتوں میں مفہوم کو واضح کر دیتا ہے۔

## ارض و سماء کی تخلیق بائبل کے بیانات سے اختلافات و اتفاقات

عبد نامہ قدم کے بر عکس قرآن میں تخلیق کا کوئی مرلوٹ بیان نہیں ملتا۔ ایک مسلسل تذکرہ کے بجائے تمام کتاب میں اسی عبارتیں منتشر حالت میں دکھائی دیتی ہیں جن میں تخلیق کے بعض پہلو بیان ہوئے ہیں اور جو اس کے ارتقاء کی نشاندہی کرنے والے سلسلے وار واقعات کے بارے میں معلومات بھی پہنچاتے ہیں۔ یہ معلومات تفصیل کے اعتبار سے مختلف درجے کی ہیں۔ اس بات کا واضح تصور حاصل کرنے کے لئے کہ یہ واقعات کس طرح پیش کیے گئے ہیں، متعدد سورتوں میں پھیلے ہوئے ان اجزاء کو سمجھا کرنا پڑتا ہے۔

تمام کتاب میں ایک ہی مضمون کے حوالوں کا یہ انتشار تخلیق کے موضوع کے ساتھ ہی مخصوص نہیں ہے قرآن میں بہت سے اہم موضوعات کو اسی اندازے سے بیان کیا گیا ہے۔ خواہ وہ ارضی خواست ہوں یا سماء یا انسان سے متعلق ایسے مسائل ہوں جو سائنسدانوں کی دلچسپی کے ہیں۔ ان موضوعات میں سے ہر ایک کے سلسلہ میں یہی کوشش کی گئی ہے کہ تمام آیات کو ایک جگہ جمع کر دیا جائے۔

یورپ کے بہت سے شارحین کے نزدیک قرآن میں تخلیق کا بیان بہت کچھ باہمی سے ملتا جاتا ہے۔ المذاہ و دنوں کے بیانات کو نمایت اطمینان کے ساتھ پہلو بہ پہلو پیش کر دیتے ہیں مجھے یقین ہے کہ یہ تصور غلط ہے اس لئے کہ ان میں نمایت نہیں اخلاقیات ہیں۔ ان موضوعات پر جو سائنسی نقطہ نظر سے کسی طرح بھی غیر اہم نہیں ہیں، ہمیں قرآن میں ایسے بیانات ملتے ہیں جن کے محل باہم میں تلاش کرنا بے سود ہے۔ موخر الذکر میں کچھ ایسے بیانات

ہیں جن کے ہم معنی قرآن میں نہیں ہیں۔

دونوں متوتوں میں واضح یکسانیں بخوبی معلوم ہیں۔ ان میں سے پہلی نظر میں جو واقعہ  
سامنے آتا ہے وہ ہے تخلیق کے سلسلہ وار مدارج کا بیان۔ یہ یکساں ہے باہم کے چھ دن،  
قرآن کے ستة ایام سے مطابقت رکھتے ہیں لیکن حقیقت میں مسئلہ اس سے زیادہ پچھیدہ ہے  
اور یہ اس قابل ہے کہ اس کا جائزہ لینے کے لیے تھوڑا سا توقف کیا جائے۔

## تخلیق کے چھ ادوار

باہم میں تخلیق کائنات چھ دن میں ہونے کے سلسلہ میں جو بیان دیا گیا ہے۔ اس  
میں کسی قسم کا کوئی ابہام نہیں ہے۔ (۱) اس کے بعد ایک دن کا آرام یعنی یوم سبت ہے اور یہ  
سب ہفتے کے دونوں کے ساتھ مطابق ہوئے ہیں۔ یہ بات ہائل جا چکی ہے کہ چھٹی صدی قبل  
حکم کے پادریوں کے اختیار کردہ اس طرز بیان سے کس طرح لوگوں میں یوم سبت کو منانے کا  
رجحان پیدا ہوا۔ تمام یہودیوں سے یہ امید کی جاتی تھی کہ وہ سبت کے دن اسی طرح آرام کریں  
گے۔ (۲) جس طرح کہ خداوند نے ہفتے کے چھ دنوں کے دوران مخت کرنے کے بعد آرام کیا  
تھا۔

جس طرح سے باہم میں اس کی تشریع کی گئی ہے۔ لفظ دن سے مراد وہ وقت ہے جو  
کہہ ارض کے کسی باشندہ کے لیے دو متواتر طلوع آفتاب یا غروب آفتاب کے درمیان پڑتا ہے۔  
جب اس کی یہ تعریف کی جائے تو دن کا انحراف زمین کے اپنے محور کے گرد ایک چکر کا شے پر  
ہوا۔ یہ بات واضح ہے کہ مطلق طور پر جس طرح ابھی تعریف کی گئی ”دنوں“ کا کوئی سوال نہیں  
ہو سکتا اگر اس سے وہ ترکیب مرادی جائے جو ان کے ظہور کا سبب ہوتی ہے — یعنی  
زمین کی موجودگی اور سورج کے گرد اس کی گردش — اس لیے کہ تخلیق کے  
اہتمامی مدارج میں جیسا کہ خود باہم کے بیان سے ظاہر ہے۔ اس کا تعین نہیں ہوا تھا۔ اس عدم  
امکان پر اس جزو اولیٰ میں پہلے ہی زور دیا جا چکا ہے۔

جب ہم قرآن کے متعدد ترجموں سے رجوع کرتے ہیں تو ہمارے مطالعہ میں آتا ہے  
کہ، باہم کے بیان سے ملتا جلتا، اسلامی تنزیل میں بھی تخلیق کا سلسلہ وہی چھ دنوں میں انجام کو

پنچاہ مترجمین کی اس حقیقت پر گرفت نہیں کی جاسکتی کہ انہوں نے عربی کے لفظ کا اس کے  
نامیت عام مفہوم کے اعتبار سے ترجمہ کیا ہے۔ یعنی وہ انداز ہے کہ جس میں ترجموں میں عام  
طور پر اس کو بیان کیا گیا ہے۔ چنانچہ قرآن میں آیت ۵۲، سورۃے اس طرح پر ہے۔  
**إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ۔**

”ورحقیقت تمہار رب اللہ ہے جس نے آسماؤ اور زمین کو چھ دنوں میں پیدا کیا۔“

قرآن کے بہت کم تراجم اور تفاسیر ایسے ہیں جو یہ بتاتے ہیں کہ لفظ ”ایام“ کو حقیقی  
طور پر کس طرح ”ادوار“ کے معنوں میں لیا جائے۔ علاوہ اذیں یہ دعویٰ کیا گیا ہے۔ اگر تخلیق  
کے موضوع پر قرآنی متون نے اس کے مارچ کو ایام میں تقسیم کیا تھا تو اس کا شعوری مقصد ان  
عقائد کو اختیار کرنا تھا جو آغاز اسلام کے وقت تمام یہود و نصاریٰ مانتے تھے۔ اور ایسے ہمہ گیر  
عقیدہ سے شدید مقابلہ سے پچھا تھا۔

اس لفظ نظر کو اس طرح مسترد کیے بغیر غالباً اس مسئلہ کو ذرا زیادہ غور سے دیکھا  
جائے اور خود قرآن میں اس کا حل تلاش کیا جائے نیز زیادہ عمومی انداز میں اس وقت کی زبان  
کو سامنے رکھ کر اس لفظ کے اس امکانی مفہوم کو معلوم کیا جائے جس کو بہت سے مترجمین اس  
وقت بھی ”دن“ کے لفظ سے ظاہر کر رہے ہیں: عربی لفظ یوم ہے جس کی جمع ایام ہے۔

اس کا نامیت عام مفہوم ”دن“ ہے لیکن زیادہ زور اس بات پر دعا پڑے گا کہ یہ لفظ  
اس وقت کی لمبائی کے مقابلہ میں جو ایک دن کے غروب آفتاب سے دوسرے دن کے غروب  
آفتاب تک ممتد ہے دن کی روشنی کے معنوں پر زیادہ صادق آتا ہے اس لفظ کے جمع ایام سے  
مراد یعنیہ دن نہیں ہے بلکہ اس کا مفہوم وقت کا طویل وقفہ بھی ہو سکتا ہے جو وقت کی ایک غیر  
معینہ مدت ہے (لیکن یہیش ایک طویل مدت) یہ مفہوم یعنی وقت کی مدت جو اس لفظ میں شامل  
ہے قرآن میں اور جگہ بھی ملتا ہے۔ چنانچہ حسب ذیل ملاحظہ ہو۔

سورۃ ۳۲، آیت ۵

**فِيْ يَوْمٍ كَانَ مَقْدَارَهُ الْأَلْفُ سَنَةً قَمَّا تَعْدُونَ ۝**

”ایک ایسے دن میں جس کی مقدار تمہارے شمار سے ایک ہزار سال ہے۔“

(یہ بات قائل توجہ ہے کہ چھ ادوار میں تخلیق قطاویٰ بات ہے جس کا حال آیت ۵

سے پہلے کی آیات میں دیا گیا ہے)

سورة م۷۰، آیت ۲

فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ الْفَسَنَةً ۝

"ایک ایسے دن میں جس کی مقدار پچاس ہزار سال ہے۔"

یہ حقیقت کہ لفظ یوم سے مراد وقت کا ایک ایسا وقت بھی ہو سکتا ہے جو اس دن سے قطعاً مختلف ہو جو ہمارے نزدیک لفظ دن سے عبارت ہے نہایت ابتدائی دور کے مفسرین کے لئے موجب حیرت تھی جن کو فی الحقیقت کائنات کی تخلیق کے مدارج کی لمبائی سے متعلق وہ معلومات نہیں تھیں جو آج ہمیں ہے۔ مثلاً سولہویں صدی عیسوی میں "ابوالحود" نے جس کو دن کا گاہ تصور نہیں تھا جو علم ریت کے اعتبار سے نہیں کی گردش محوری کی اصطلاح میں واضح کیا جاتا ہے۔ یہ سمجھا تھا کہ تخلیق کے لئے ایک ایسی تقسیم کا تصور کرنا پڑے گا جو دونوں کی محل میں نہیں تھی جیسا کہ اس لفظ سے عموماً سمجھ لیا جاتا ہے بلکہ واقعات و خواص کی صورت میں تھی (اعلیٰ میں نہیں)۔

مودودہ دور کے شارمن و مفسرین اس تکمیل کی جانب گئے ہیں۔ یوسف علی (۱۹۳۳ء) ہر اس آئیت کی تفسیر میں جو تخلیق کے مختلف مدارج سے بحث کرتی ہے اس لفظ کو حقیقتاً نہیں طویل وقوں یا ادوار یا جگ (قرن) کے مفہوم میں لینے پر مصر ہیں حالانکہ دوسرے موقع یا عمل پر اس کے متنی "دن" ہی کے لئے ہیں۔ لہذا یہ بات ممکن ہے دنیا کی تخلیق کی طالث میں قرآن وقت کے ایسے طویل وقوں کو قائم رکھتا ہو جن کی تعداد چھ ہے۔ یہ بات واضح ہے کہ جدید سائنس نے انسان کو اس واقعہ کے تین کی اجازت نہیں دی ہے کہ کائنات کے تخلیق تک پہنچانے والے عمل میں جو تجھیہ مدارج رونما ہوئے ہیں ان کی تعداد چھ ہے۔ بلکہ اس نے صاف طور پر بتایا ہے کہ وقت کے ایسے طویل وقوں میں آئے جن کے مقابلہ میں "دونوں" کی اکائیاں جن کا ہم تصور کرتے ہیں ممکنہ خیز معلوم ہوں گی۔

قرآن کی ایک طویل ترین عبارت جو تخلیق سے بحث کرتی ہے۔ موخر الذکر کو اس طرح بیان کرتی ہے کہ ایک ارضی واقعات اور ایک ساوسی واقعات کے تذکرہ کو پہلو بہ پہلوا کہ دیتی ہے۔ زیرِ غور آیات ۲۱۶ کی آیات ۹۷۸ ہیں۔

(اللہ تعالیٰ نبی کرم ﷺ سے مخاطب ہے)

فَلِلّٰهِ الْكُمْ لَتَكْفِرُوْنَ بِاللّٰهِ خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنَ وَتَجْعَلُوْنَ لَهُ أَنْدَادًا طَذْلِكَ رَبُّ الْعَلَمِيْنَ ۝ وَجَعَلَ فِيهَا زَوَّاًسِيْنَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَرَكَ فِيهَا وَتَنَزَّلَ فِيهَا فَوْاتِهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ ۝ سَوَّاءً لِلشَّاهِلِيْنَ ۝ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ اتَّهَا طَلْوَعًا أَوْ كَرْزَهَا ۝ قَالَتَا اتَّهَا طَلَائِعِيْنَ ۝ فَقَضَيْهِنَ سَبْعَ سَمْوَاتٍ فِي يَوْمَيْنَ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا ۝ وَزَيَّنَ ا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيْحَ صَدَقَ وَجْهَهَا ۝ ذَلِكَ تَقْدِيرُ الرَّغِيْبِ الْعَلِيِّيْمِ ۝

"اے نبی ﷺ، ان سے کوئی تم اس خدا سے کفر کرتے ہو اور دوسروں کو اس کا ہسر غیرہ رکھتے ہو جس نے زمین کو دونوں میں بنا دیا؟ وہی تو سارے جہاں والوں کا رب ہے اس نے (زمیں) کو وجود میں لانے کے بعد اور پر سے اس پر پہاڑ جمادیے اور اس میں برکتیں رکھ دیں اور اس کے اندر سب مانگنے والوں کے لیے ہر ایک کی طلب و حاجت کے مطابق تھیک اندازے سے خوراک کا سامان سیا کر دیا یہ سب کام چار دن میں ہو گئے پھر وہ آسمان کی طرف متوجہ ہوا<sup>(۳)</sup> جو اس وقت محض دھواں تھا۔ اس نے آسمان اور زمین سے کہا "وجود میں آجاو خواہ تم چاہو یا نہ چاہو" دونوں نے کہا "ہم آگئے فراہم کروں کی طرح" تب اس نے دو دن کے اندر آسمان بنا دیئے اور ہر آسمان میں اس کا قانون و تحریک کر دیا اور آسمان دنیا کو ہم نے چراغوں سے آراستہ کیا اور اسے خوب محفوظ کر دیا۔ یہ سب کچھ ایک علیم ہستی کا منصوبہ ہے۔"

سورہ ۳۱ کی ان چار آیات میں وہ کئی نکات بیان ہوئے ہیں جن کی جانب ہم مراجعت کریں گے وہ ہیں سماوی مادہ کی ابتدائی کیسی حالت اور آسمانوں کی تعداد سات کی انتہائی ایمانی تعین۔ اس تعداد میں مفسر جو مفہوم ہے وہ ہم جلاش کریں گے نیز ایسا ہی ایمانی نوعیت کا وہ مکالہ ہے جو ایک طرف خدا کے اور دوسری جانب ابتدائی آسمان اور زمین کے مابین ہوا۔ بہر کیف یہاں "سموٹ" اور "ارض" کے وجود میں آئنے کے بعد امر الہی کے آگے صرف ان کی اطاعت کا انکسار مقصود ہے۔

نادیں کو اس عبارت میں تخلیق کے چھ ادوار داٹے بیان کے ساتھ ایک نوع کا تصاویر

دکھائی دیتا ہے۔ زمین کی تخلیل کے دو ادوار کو اس کے پاشندوں کے لیے اشیاء کے پھیلانے کی چار ادوار کی مدت میں جمع کر کے آسمانوں کی تخلیل کے ادوار کا اضافہ کیا جائے تو آخر ادوار بننے ہیں۔ اس صورت میں مذکور بالاچھے ادوار سے اس کا تضاد و تناقض ہو جائے گا۔

لیکن فی الحقیقت یہ متن جو انسان کو اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ پر سوچنے کی جانب مائل کرتا ہے جس میں ابتداء زمین کی تخلیق سے اور انتاسموات کی تخلیل پر ہوتی ہے اس میں دو اجزاء فراہم کیے گئے ہیں جن کا اظہار لفظ "ثُمَّ" سے ہوتا ہے اور جس کا ترجمہ "علاوه ازیل" سے کیا جاتا ہے۔ لیکن جس کا مفہوم مزید براں اور پھر بھی ہو سکتا ہے۔ لہذا ایک تسلیل کا مطلب بھی اس سے نکلا جاسکتا ہے جو واقعات کے تسلیل سے یا ان واقعات پر جن کا یہاں ذکر کیا گیا ہے۔ انسان کے غور و فکر نے ایک سلسلہ کی جانب اشارہ کرتا ہے یہ ایک سادہ سا حوالہ بھی ان واقعات کی جانب ہو سکتا ہے جو اس قصہ کے بغیر آگے پچھے رکھ دیئے گئے ہیں کہ ان سے یہ تصور دیا جائے کہ ایک واقعہ دوسرے کے بعد ہوا ہے بات خواہ کچھ ہو سماوات کی تخلیق کی مدت زمین کی تخلیق کے دو ادوار کے ساتھ بھی ہے آسانی منطبق ہو سکتی ہے۔ ہم کچھ ہی بعد میں دیکھیں گے کہ کائنات کی تخلیل کا بنیادی عمل قرآن میں کس طرح بیان کیا گیا ہے اور ہمیں یہ بھی پتہ چلے گا کہ یہ بات جدید تصورات کے مطابق مشترک طور پر سماوات اور ارض پر کس طرح منطبق کی جاسکتی ہے۔ اس وقت ہم محسوس کریں گے کہ یہ طریقہ واقعات کے ہم وقتی تصور کے سلسلے میں جس کا یہاں تصور کیا گیا ہے کس حد تک مکمل طور پر محقق ہے۔

یہاں جو اقتباس پیش کیا گیا ہے اس میں اور دنیا کے چھ مدارج میں تخلیل پانے کے اس تصور کے لحاظ سے کوئی تضاد دکھائی نہیں دیتا جو قرآن کے متن میں کسی دوسری جگہ دیا گیا ہے۔

ارض و سماوات کی تخلیق کے لیے قرآن کوئی تطابق زمانی قائم نہیں کرتا

قرآن کے ان دو اقتباسات میں جن کا حوالہ اپر دیا گیا ہے ایک آیت میں سماوات اور ارض کی تخلیق کا حوالہ دیا گیا ہے۔ (سورہ ۲۱ آیات ۷۹-۸۰) لہذا قرآن سماوات اور ارض کی تخلیق کے لیے کوئی تطابق زمانی قائم کرتا ہوا دکھائی نہیں دیتا۔

جن آیات میں ارض (زمین) کا ذکر پلے ہے ان کی تعداد بہت تھوڑی ہے یعنی سورۃ ۲ آیت ۲۹ اور سورۃ ۲۰ آیت ۳ جہاں یہ حوالہ اس طرح دیا گیا ہے۔ تَنْزِيلًا مَّمَنْ خَلَقَ الْأَرْضَ  
وَالشَّمُوْتَ الْفَلَى ۝ ”اس ذات کی طرف سے جس نے پیدا کیا ہے زمین کو اور بلند آسمانوں  
کو“

اس کے بعد ان آیات کی تعداد کمیں زیادہ ہے جن میں سموات (آسمانوں) کا  
ذکر ارض (زمین) سے پلے کیا گیا ہے (سورۃ ۷، آیت ۵۳؛ سورۃ ۱۰ آیت ۲؛ سورۃ ۱۱، آیت ۷؛  
سورۃ ۲۵، آیت ۵۹؛ سورۃ ۳۲، آیت ۳؛ سورۃ ۵۰، آیت ۳۸؛ سورۃ ۷۹، آیت ۷۶؛ سورۃ ۱۰۷ آیات ۵۷-۵۸)

حقیقت یہ ہے کہ سورۃ ۷۹ کے علاوہ قرآن میں کوئی بھی عبارت ایسی نہیں ہے جس  
میں واضح طور پر تقابل زمانی قائم کیا گیا ہو ورنہ ایک معمولی سے حرف عطف (و) کے ساتھ جس  
کا مفہوم ”اور“ ہے دو الفاظ کو مریوط کیا گیا ہے۔ یا لفظ ”ثُمَّ“ (پھر) ہے جو جیسا کہ محوالہ بالا  
عبارت میں دیکھا جا پکا ہے یا تو ایک سادہ سے مرکب امتزاجی کو ظاہر کرتا ہے یا تقابل زمانی کو  
مجھے قرآن میں صرف ایک عبارت ایسی دھائی دیتی ہے جس میں تخلیق کے مختلف  
واقعات کے درمیان صاف طور پر ایک واضح تقابل زمانی قائم کیا گیا ہے یہ مضمون سورۃ ۷۹ کی  
آیت ۷۶ میں بیان ہوا ہے۔

إِنَّمَا أَشَدُ خَلْقًا أَمَّ السَّمَاءَ ۝ بِنَهَا ۝ رَفِيعٌ سَمْكَهَا فَسْوُهَا ۝ وَأَعْظَشٌ  
لَيْلَهَا ۝ وَأَخْرَجَ ضَخْهَا ۝ وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحْهَا ۝ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا  
وَمَرْعَهَا ۝ وَالْجِبَالَ أَرْسَهَا ۝ مَتَاعًا لَّكُمْ وَلَا تَعْامِلُوكُمْ

”کیا تم لوگوں کی تخلیق زیادہ سخت کام ہے یا آسمان کی۔ اللہ نے اس کو بنایا۔ اس کی  
چھت خوب اونچی اٹھائی۔ پھر اس کا توازن قائم کیا اور اس کی رات ڈھائکی اور اس کا  
دن نکالا۔ اس کے بعد زمین کو اس نے بچھایا۔ اس کے اندر سے اس کا پانی اور چارہ  
نکالا اور پیار اس میں گاڑ دیئے۔ سامان زیست کے طور پر تمہارے لیے اور تمہارے  
مویشیوں کے لیے۔“

اللہ جل شانہ کی جانب سے انسان کے لیے ارضی انعامات کی یہ فہرست، جو ایسی

زبان میں بیان ہوئی ہے جو جزیرہ نماۓ عرب کے کاشکاروں اور بدووں کے لئے موزوں ہے، دینے سے پہلے آسمانوں کی تحقیق پر غور کرنے کی دعوت دی گئی ہے اس میں اس مرحلہ کا حوالہ جب خدا نہیں کو بچھا آتا اور اس کو قاتل کاشت بناتا ہے۔ وقت کے لحاظ سے نہایت واضح طور پر اس جگہ دیا گیا ہے جب رات اور دن کا سلسلہ قائم ہو چکا ہوتا ہے لہذا یہاں دو گروپوں کے حوالے دیئے گئے ہیں۔ ایک سادی حادث کا دوسرا ارضی حادث کا جن کو وقت کے اعتبار سے الگ الگ کر دیا گیا ہے یہاں جو حوالہ دیا گیا ہے اس کا اطلاق اس بات پر ہوتا ہے کہ لا ذمی طور پر نہیں کا وجود اس کے پھیلائے جانے سے پہلے سے تھا اور یہ کہ نیجت یہ اس وقت موجود تھی جب اللہ تعالیٰ نے آسمانوں کو تحقیق کیا۔ اس لئے سادی و ارضی ارقام کے دونوں حادث کے ساتھ باہم مشکل ہونے سے جو بات ثلتی ہے اس سے ان دونوں کے لازم و ملوم ہونے کا تصور پیدا ہوتا ہے۔ لہذا قرآنی متن میں جو حوالہ ملتا ہے۔ اس میں ارض کی تحقیق سموات سے پہلے یا سموات کی ارض سے پہلے کے تصور کو کوئی خاص اہمیت نہیں دی جاتی چاہیے۔ الفاظ کا محل استعمال اس وقت تک اس ترتیب پر اثر انداز نہیں ہوتا جس میں تحقیق کا عمل رونما ہوا جب تک کہ تخصوص طور پر اس کا ذکر نہ کیا جائے۔

قرآن کریم میں اس حادث کی مختصر ترکیب دو آیات میں پیش کی گئی ہے۔ جن سے کائنات کی تکمیل کا بنیادی طریق عمل ظہور پذیر ہوا۔

سورة ۲۱، آیت ۳۰۔

اللَّمَّا يَرِ الدُّنْيَنَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَا رَتْقًا فَنَفَقُنَاهُمَا طَ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ إِحْتِي طَ أَفَلَا يُؤْمِنُونَ ۝

”کیا وہ لوگ جنوں نے (نہی کی بات ماننے سے) الکار کر دیا ہے غور نہیں کرتے کہ یہ سب آسمان اور نہیں باہم ملے ہوئے تھے پھر ہم نے ان کو جدا کیا اور پانی سے ہر زندہ کو پیدا کیا؟ کیا وہ ہماری اس خلائق کو نہیں مانتے؟“

سورة ۲۱۔ آیت ۳۱۔

اللہ تعالیٰ نبی کریم ﷺ کو نہیں کی تحقیق کے موضوع پر غور و خوض کی دعوت دینے کے بعد یہ تالنے کا حکم دیتا ہے۔

لَمْ اسْتُوْدِي إِلَى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ

”پھر وہ آسمان کی طرف متوجہ ہوا جو اس وقت محض دھواں تھا۔ اس نے آسمان اور نہن سے کہا.....“

اس کے بعد اطاعت کے احکام ہیں جن کا حوالہ صفحہ ۱۳۸ پر دیا گیا ہے ہم ”حیات کی ابتداء پانی سے“ کے موضوع کی جانب بعد میں مراجعت کریں گے اور دیگر حیاتیاتی مسائل کے ساتھ جو قرآن میں اشارے گئے ہیں ان کا جائزہ لیں گے۔ فی الحال یاد کرنے کے قابل سب سے اہم امور حسب ذیل ہیں۔

(۱) نہایت چھوٹے ذرات پر مشتمل ایک کیسی مرغولہ کے وجود کا ذکر، اس لئے کہ یہی ہے بات ہے جس کے ذریعہ لفظ دھوکیں (علیٰ میں دخان) کی توضیح و تشریح کی جاسکتی ہے۔ دھواں عموماً ایک کیسی تہ جمع کم و بیش مضمون تعلیق کی حالت میں میں ذرات سے مرکب ہوتا ہے، یہ ذرات ایسے مادہ کی نموس اور رقق حالتوں پر مشتمل ہوتے ہیں جن کا درجہ جرأت زیادہ یا کم ہوتا ہے۔ (۲)

(ب) ایک بیوادی سادہ سے مادہ میں جس کے عناصر ابتداء میں باہم گستاخ ہوئے تھے (رقق) ایک دوسرے سے جدا کی (فتن) کا حوالہ۔ یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ علیٰ میں ”فتنه“ نوئے، منتشر ہونے اور چدا ہونے کا عمل ہے اور ”رقق“ آمیزش ہونے یا عناصر کے اس طرح باہم مریوط ہونے کا نام ہے کہ ان سے مل کر ایک متحاض کل بن جائے۔ (۵)

ایک کل میں افتراق کے اس عمل کو الکتاب کی دوسری عبارتوں میں بھی بیان کیا گیا ہے اور اسی میں متعدد عالموں کا حوالہ دیا گیا ہے۔ قرآن کی پہلی سورۃ کی پہلی ہی آیت میں ابتداء ہی اس طور پر ہوئی ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ۝

”شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جو رحمٰن و رحیم ہے، سب اچھی تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جو تمام عالموں کا رب ہے۔“

لفظ ”عالمن“ قرآن میں متعدد بار استعمال ہوا ہے آسمانوں کا ذکر بھی کثرت تعداد کے ساتھ کیا گیا ہے۔ باتِ محض ان کی جمع کی شکل کی وجہ سے نہیں ہے بلکہ ان کی علامتی تعداد سات کی وجہ سے بھی ہے۔

یہ عدد پورے قرآن میں مختلف عدودوں کو ظاہر کرنے کے لیے ۲۷ مرتبہ استعمال ہوا ہے۔ اس کا مفہوم اکثر ”بیت“ ہوتا ہے۔ اگرچہ ہم صحیح طور پر نہیں جانتے کہ اس عدد کا یہ مفہوم کس لیے لیا جاتا ہے۔ معلوم ہوتا ہے کہ یونانی اور روی بھی سات کے عدد کو ایک غیر معینہ کثرت تعداد کا تصور دلانے کے لیے استعمال کرتے تھے۔ قرآن میں سات کا عدد خود آسمانوں (سمووات) کو ظاہر کرتا ہے۔ اس سے صرف آسمانِ مراد لیے جاتے ہیں۔ ایک جگہ آسمانوں کے سات راستوں کی جانب بھی اشارہ ہے..... سورۃ ۲۔ آیت ۲۹۔

هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّهُنَّ  
سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهِمْ ۝

”وہی تو ہے جس نے تمہارے لیے زمین کی ساری چیزوں پیدا کیں۔ پھر اوپر کی طرف توج فرمائی اور سات آسمانِ استوار کیے اور وہ ہر چیز کا علم رکھنے والا ہے۔“

سورۃ ۲۳۔ آیت ۷۔

وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائِقَ مُلْكٌ وَمَا كَنَّا عَنِ الْخَلْقِ غَافِلِينَ ۝

”اور تمہارے اوپر ہم نے سات راستے بنائے تخلیق کے کام سے ہم کچھ ناپلبد نہ تھے۔“

سورۃ ۲۷۔ آیت ۳۔

الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طَبَاقًا مَاتَرِی فِی خَلْقِ الرَّحْمٰنِ مِنْ تَفْوِیطٍ ۝

فَازْجِعُ الْبَصَرَ لَا هُلْ تَرَى مِنْ فُظُورٍ ۝

”خدای کی وہ ذات ہے) جس نے دبرہ سات آسمان بنائے۔ تم رحمان کی تھیں  
میں کسی حرم کی بے ربطی نہ پاؤ گے۔ پھر پٹ کر دیکھو کہیں تمھیں کوئی خلل نظر آتا  
ہے۔“

سورہ اے۔ آیات ۱۵، ۱۶:

أَلَمْ تَرَوْ أَكِيفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبَعَ سَمَاوَاتٍ طَبَاقًا ۝ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا ۝  
وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ۝

”کیا دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ نے کس طرح سات آسمان دبڑے بنائے اور ان میں چاند  
کو نور اور سورج کو چراغ بنایا۔“ (۲)

سورہ ۷۸۔ آیات ۱۲، ۱۳:

وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شَدَادًا ۝ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجَا ۝

”اور تمہارے اوپر ہم نے سات مضبوط آسمان قائم کیے اور ایک نہایت روشن اور  
گرم چراغ پیدا کیا۔“

یہاں گرم چراغ سے مراد سورج ہے۔

قرآن شریف کے مفسیرین ان سب کی سب آنکھوں پر متفق ہیں کہ سات کا عدد  
کثرت کے انہمار کے سوا کچھ نہیں۔ (۷)

لذابست سے آسمان ہیں اور بست سی زمینیں ہیں۔ اور قران کے قاری کو یہ جان کر  
کچھ کم حریت نہیں ہوتی کہ ہماری زمین کی طرح کائنات میں اور بھی زمینیں ہو سکتی ہیں۔ یہ  
ایک حقیقت ہے جس کی تصدیق ہمارے نامہ میں بھی ابھی انسان نہیں کر سکا ہے۔

تمہارہ سورہ ۶۵ کی آیت ۲ سے مندرجہ ذیل پیشیں کوئی ہوتی ہے۔

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَاوَاتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ طَيْنَزَلَ الْأَمْرُ بِلِينَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ  
اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۝ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحْاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ۝

”اللہ وہ ہے جس نے سات آسمان بنائے اور نہیں کی حرم سے بھی ان ہی کی مانند ان  
کے درمیان حکم نازل ہوا رہتا ہے (یہ بات تمھیں اس لئے بھائی جا رہی ہے) تاکہ تم

جان لو کہ اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے اور یہ کہ اللہ کا علم ہر چیز پر محیط ہے۔“  
چونکہ یہ کاعدہ ایک فیر معین کثرت کو ظاہر کرتا ہے (جیسا کہ ہم دیکھے چکے ہیں) اس  
لئے اس سے یہ نتیجہ نکالنا ممکن ہے کہ قرآنی متن میں صاف طور پر ہماری اپنی زمین کے علاوہ  
ایک سے زیادہ زمینوں کے وجود کا اظہار ہو رہا ہے۔ یعنی کائنات میں اس کے مانند اور زمینیں  
بھی ہیں۔

ایک اور مشاہدہ جو قرآن کے بیسویں صدی کے کسی قاری کو محیرت کر دیتا ہے، یہ  
حقیقت ہے کہ آیات قرآنی میں مخلوقات کی تین جماعتوں کا حوالہ ملتا ہے یعنی  
۱۔ وہ اشیاء جو آسمانوں میں ہیں۔  
۲۔ وہ اشیاء جو نہیں پر ہیں۔

۳۔ وہ اشیاء جو آسمانوں اور نہیں کے درمیان ہیں۔

ذیل میں ان آیات میں سے کوئی درج ہیں۔

سورۃ ۲۰۔ آیت: ۶:

لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا يَتَنَاهُمَا وَمَا تَنْعَثُ التَّفَرِی٥

”وہ مالک ہے ان سب چیزوں کا جو آسمانوں اور نہیں میں ہیں اور جو نہیں و آسمان  
کے درمیان ہیں اور جو مٹی کے نیچے ہیں۔“

سورۃ ۲۵ آیت: ۵۹

الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَتَنَاهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ۔

”وہ ذات جس نے چھ دنوں (ادوار) میں نہیں اور آسمانوں کو اور ان ساری چیزوں کو  
بنا کر رکھ دیا جو آسمانوں اور نہیں کے درمیان ہیں۔“

سورۃ ۳۲، آیت: ۲:

اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَتَنَاهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ

”وہ اللہ ہی ہے جس نے آسمانوں اور نہیں کو اور ان ساری چیزوں کو جو ان کے  
درمیان ہیں چھ دنوں (ادوار) میں پیدا کیا۔“

سورۃ ۵۰۔ آیت: ۳۸

وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْتَهُمَا فِينِ سِتَّةٍ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِنْ  
الْغُوبِ (۸)

"ہم نے زمین اور آسمانوں کو اور ان کے درمیان کی ساری چیزوں کو چھ دنوں میں  
پیدا کر دیا اور ہمیں کوئی تحکیان لاحق نہیں ہوتی۔"

قرآن میں اس بات کا ذکر کہ "آسمانوں اور زمین کے درمیان کیا ہے۔" مندرجہ ذیل  
آیات میں پھر ملتا ہے : سورۃ ۲۱، آیت ۱۶ : سورۃ ۲۳، آیت ۷ اور آیت ۸۸ : سورۃ ۲۸، آیت  
۸۷ : سورۃ ۳۶، آیت ۸۵ : سورۃ ۳۸، آیت ۳ : سورۃ ۴۰، آیت ۸۵۔

آسمانوں کے ماوراء اور زمین سے باہر یہ تخلیق جس کا ذکر کئی مرتبہ کیا گیا ہے وہ چیز ہے  
جس کا تصور مشکل ہے۔ ان آیات کو سمجھنے کے لیے کائنات کے ماوراء کیکشانی مادہ کے بارے میں  
میں انسان کے جدید ترین مثالبدات و تجربات کا حوالہ دینا پڑے گا۔ اور کائنات کی تخلیق کے  
سلسلہ میں عصری سائنس نے جو تصورات قائم کیے ہیں ان کی جانب رجوع کرنا ہو گا۔ سادہ ترین  
سے شروع کر کے انتہائی پیچیدہ پتوں تک جانا پڑے گا۔ درج ذیل پارہ کے موضوعات میں ہیں۔  
لیکن ان خالص سائنسی مواد تک پہنچنے سے قبل یہ بات قرین مصلحت ہے کہ ان  
خصوص نکات کا اعادہ کر دیا جائے جن پر قرآن ہمیں تخلیق کے بارے میں آگاہ کرتا ہے۔ سابقہ  
اقتباسات کے مطابق یہ نکات حسب ذیل ہیں :

۱۔ عام تخلیق کے لئے چھ ادوار کا ہوتا۔

۲۔ آسمانوں اور زمین کی تخلیق کے مارچ کا آپس میں جزا ہوتا۔

۳۔ کائنات کی تخلیق ایک ابتدائی نوعیت کے ایسے مادہ سے جو ایک بڑے تو دے کی شکل میں تھا  
اور جو بالآخر کلوے کلوے ہو گیا۔

۴۔ آسمانوں اور زمینوں کی کثرت۔

۵۔ آسمانوں اور زمین کے درمیان ایک متوسط تخلیق کا وجود۔

کائنات کی تخلیقوں سے متعلق بعض جدید سائنسی معلومات

## نظام سمشی

زمین اور سیارے جو سورج کے گرد گردش کر رہے ہیں، ان سے ابعاد ملاش کا ایک منظم جہان تیار ہوا ہے جو ہمارے دنیوی بیان سے نہایت وسیع و عریض اور قوی الجدید معلوم ہوا ہے۔ زمین سورج سے تقریباً کروڑ ۳۰ لاکھ میل دور ہے۔ یہ ایک انسان کے لیے بہت بڑا فاصلہ ہے۔ لیکن اس فاصلہ کے مقابلہ میں یہ بہت ہی کم ہے جو سورج کا نظام سمشی میں واقع بعید ترین سیارے (پلوٹو) سے ہے۔ پورے پورے اعداد میں دیکھا جائے تو یہ فاصلہ زمین سے سورج کے فاصلہ کا چالیس گناہے یعنی تقریباً تین ارب سر شھ کروڑ میں لاکھ میل ہے۔ اس فاصلہ کو دگنا کر دیا جائے تو ہمارے نظام سمشی کی سب سے بڑی وسعت معلوم ہو جاتی ہے۔ سورج کی روشنی کو پلوٹو تک پہنچنے میں تقریباً ۶ گھنٹے لگتے ہیں۔ حالانکہ یہ فاصلہ ۱۸۶۰۰۰ میل فی سینڈ کی بیت ناک رفتار سے طے ہوتا ہے۔ لذا روشنی کو ان ستاروں سے جو معلوم سادی جہان کے اس سرے پر واقع ہیں ہم تک پہنچنے میں اربوں سال لگ جاتے ہیں۔

## کمکشاں میں

سورج جس کے ارد گرد کے دیگر سیاروں کی طرح ہم بھی ایک طفیل ہیں بذات خود اکٹل کے جس کو کمکشاں کہا جاتا ہے۔ ایک کھرب انتالی چھوٹے چھوٹے ارکان میں سے ایک ہے موسم گرمائی کسی خونگوار رات میں تمام فضا ان ستاروں سے بھری ہوئی معلوم ہوتی ہے جس سے وہ چیز بنتی ہے جس کو آکاش گنگا کہا جاتا ہے۔ اس مجموعہ کی وسعتیں بے پناہ ہیں جبکہ روشنی نظام سمشی کو گھنٹوں کی اکائیوں میں طے کرتی ہے اس کو ہماری کمکشاں کے ستاروں کے بے انتہا گھنٹے ہوئے مجموعہ کے ایک سرے سے دوسرے سرے تک جانے میں تجھینا ۹۰۰۰۰ سال کی مدت درکار ہوگی۔

تاہم وہ کمکشاں جس سے ہمارا تعلق ہے، باوجود یہکہ اس قدر حیرت خیز طور پر وسیع ہے۔ ایک سملوٹ کا گھنٹ ایک چھوٹا سا حصہ ہے۔ آکاش گنگا کی طرح ستاروں کے اور دیوپکر

ذخیرے یا مجموعے ہیں جو ہماری کمکشی کے باہر واقع ہیں۔ (۹) ان کو دریافت ہوئے پچاس سال سے کچھ زیادہ کی مدت ہوئی ہے جب علم بیت کو ایک ایسے بھری آنکھ کے استعمال کا موقع ملا جو ایسا ہی پر فریب تھا جیسا کہ وہ آنکھ جس کی بناء پر ریاست ہائے متحدہ میں ماڈلٹ و سن کی دوری میں بنانے میں مدد ملی۔ (۱۰) اس طرح ایسے الگ الگ کمکشی جہان اور کمکشیوں کے مادوں کی ایک نمائیت کثیر تعداد دریافت ہو چکی ہے۔ جو اتنی دور واقع ہیں کہ ان کے لیے خاص حرم کی اکائیاں وضع کرنا ضروری ہوا جو نوری یا روشنائی سال اور پارسک کے نام سے موسم کی جاتی ہیں پارسک وہ فاصلہ ہے جس کو ایک لاکھ چھیساں ہزار میل فی سینٹ کی رفتار سے طے کرنے میں روشنی کو ۳۶۲ سال یعنی تقریباً سوا تین سال لگ جاتے ہیں (۱۱)

کمکشاومن، ستاروں اور نظماء نے سیارگان کی تشكیل اور ان کا ارتقاء

جس بے پناہ و سیع مکان کو اس وقت کمکشی گھیرے ہوئے ہیں وہاں ابتداء میں کیا تھا؟ جدید سائنس اس سوال کا جواب کائنات کے ارتقاء میں ایک خاص وقہ کی خلیل میں دے سکتی ہے۔ یہ اس وقت کے طول کو اعداد میں بیان نہیں کر سکتی جو اس وقہ اور ہمارے درمیان پھیلا ہوا ہے۔

اس ابتدائی زمانہ میں جس کا سائنس ہمیں پڑے دے سکتی ہے اس کے پاس اس بات کی قوی دلیل موجود ہے کہ کائنات کی تشكیل ایک ایسے کمی مادے سے ہوئی تھی جو ہائیڈروجن اور ہیلتھ کی کچھ مقدار سے مرکب تھا اور آہستہ گردش کر رہا تھا۔ یہ سدیم انجام کا مرتعندر ٹکڑوں میں بٹ گیا جن کی لمبائی چوڑائی اور جن کا مقدار مادہ بہت زیاد تھا جو فی الحقیقت اندا زیادہ تھا کہ نجی طبیعت کے ماہرین اس کے مقدار مادہ کا اندازہ سورج کے موجودہ مادہ کے ایک ارب سے لاکر ایک کھرب گئے تک لگاتے ہیں۔ (موخر الذکر اس قدر مقدار مادہ کو ظاہر کرتا ہے جو زمین کے مقدار مادہ سے تین لاکھ گئے سے بھی زیادہ ہے) ان اعداد سے ابتدائی کمی مقدار مادہ کے ان ٹکڑوں کے عظیم جھوں کا کچھ تصور ملتا ہے جن سے کمکشاومن پیدا ہوئے۔

ایک جدید اشتراق سے ستاروں کی تشكیل ہونے والی تھی۔ درمیان میں انجام دکا عمل حاکل ہو گیا جس میں کششی قوتیں رو بے عمل آئیں (اس لیے کہ یہ اجسام زیادہ سے زیادہ سرعت سے حرکت اور گردش کر رہے تھے) ان ہی کے ساتھ دباؤ اور مقنٹاٹیسی میدانوں اور

اشتعاع کا اثر ظہور پذیر ہوا۔

ستارے جیسے جیسے سکوت کئے اور ان کی 'خشی وقتی' حرارتی توائی میں تبدیل ہوتی گئیں ان میں چک پیدا ہوتی گئی۔ مرکزی حرارت کے رو عمل رو بکار آئے اور اشتعاق کے عمل سے ہلکے جو ہروں کی جگہ بھاری جو ہرجنے۔ اس طرح ہائیڈروجن سے یتیم میں 'پھر کاربن اور آکسیجن میں تبدیلی ہوئی جو دھاتوں اور فلزات پر پہنچ کر اختتام پذیر ہوئی۔ اس طرح ستاروں کی اپنی ایک زندگی ہے اور جدید علم و تکنیک ان کو ان کے موجودہ ارتقائی درجے کے مطابق اقسام میں باشنتے ہیں۔

ستاروں کا ایک مرحلہ ممات بھی ہے۔ اپنے ارتقاء کے آخری دور میں اکثر ستاروں کو شدت کے ساتھ پہنچتے ہوئے دیکھا گیا ہے۔ جس سے وہ حجج کی لاشیں بن جاتے ہیں۔

سیارات اور خصوصیت سے زمین کی ابتداء علیحدگی کے عمل سے ہوئی جو ایک ایسے غیادی نوعیت کے ٹکڑے سے شروع ہوئے جو ابتداء میں ایک صحابیہ تھا۔ یہ وہ حقیقت ہے جس پر پہنچیں سال سے زیادہ کی مدت سے کوئی تنازعہ اور اختلاف نہیں ہے کہ سورج اسی ایک صحابیہ کے اندر کی جانب متجدد ہوا اور سیارات نے یہی عمل گرد و پیش کی صحابیہ قرص کے اور دہرا دیا۔ (۱۲)

زور اس بات پر ہونا چاہیے — اور مضمون زیر غور کے لئے یہی چیز غیادی اہمیت کی ہے کہ نہ اجرام سماوی مثلاً سورج کی تکمیل میں اور نہ ارضی عناصر کی تکمیل میں کوئی تسلیم ہے، بلکہ اس میں معاد کی ممائش کے ساتھ ایک ارتقائی متوازنیت ہے۔

اس موقع پر سائنس ہمیں اس مدت سے آگاہ کرتی ہے جس کے دوران یہ واقعات جن کا ابھی ذکر کیا گیا ہے ظہور پذیر ہوئے۔ اس نظریے کے مطابق ہماری کائنات کی عمر کا اندازہ کم و بیش دس ارب سال لگایا جائے تو نظامِ شمسی کی تکمیل کچھ اور پہنچ ارب سال بعد ہوئی۔ قدرتی تکبکاری کے عمل سے زمین کی عمر اور اس وقت کا تین ساڑھے چار ارب سال کرنا ممکن ہو جاتا ہے۔ جب سورج کی تکمیل عمل میں آئی اور بعض سائنسدانوں کے حلبات کے مطابق موجودہ زمانہ میں یہ عدد دس کروڑ سال کی بقدر کم یا زیادہ ہو سکتے ہیں۔ یہ صحت قائل تھیں ہے، اس نے کہ دس کروڑ سال کی مدت ہمارے نزدیک کافی طویل ہے لیکن جو نسبت پیش کی

ہے وہ زیادہ سے زیادہ غلطی تقسیم زیر سورج پوری مدت ۵، ۳، ۱ اعیینی ۲۰۲ فصد ہے۔

بنابریں بھی طبیعت کے ماہرین نے نظامِ شمسی کی تخلیل سے متعلق عام عمل کے بارے میں بڑی حد تک صحیح معلومات حاصل کر لی ہیں۔ اس کا خلاصہ حسب ذیل طریقہ پر بیان کیا جا سکتا ہے۔ گردش کرتے ہوئے کیمی مادہ کا انجماد اور اس کا سکون پھر لخت لخت ہو کر سورج اور سیاروں کا اس کی جگہ لے لینا۔ ان گلروں میں نہیں بھی ہے۔ (۱۳۳) جو معلومات ابتدائی سدیم کے بارے میں اور اس طریقہ کے متعلق جس سے یہ سدیم ان گنت ستاروں میں بٹ کر کمکشاوں کی محل میں مجتمع ہوئے، حاصل ہوئی، وہ عالیمن کی تعداد کے تصور کے حق ہونے میں قطعاً کوئی شبہ باقی نہیں رہنے دیتی تاہم اس سے کائنات کے اندر کسی ایسی چیز کے وجود کے بیان ہونے کی شادت فراہم نہیں ہوتی جو قریب قریب یا غیر واضح طور پر نہیں سے مشابہ ہو۔

## عالیمن کے تعدد کا تصور

ذکورہ پلا بیان کے باوجود، موجودہ دور کے بھی طبیعت کے ماہرین گا خیال ہے کہ اس بات کا بے حد امکان ہے کہ کائنات میں زمین کے مانند اور بھی سیارے موجود ہوں۔ جملہ تک نظامِ شمسی کا تعلق ہے کوئی شخص بھی اس امکان کا سمجھدیگی سے قائل نہیں ہے کہ اس نظام میں کسی دوسرے سیارے پر عام حالات وہی ہوں گے جو زمین پر ہیں۔ لہذا ہمیں ایسے حالات نظامِ شمسی کے باہر کیں تلاش کرنے پڑیں گے اس نظام کے باہر ان کے وجود کے امکان کو حسب ذیل دلائل کی بناء پر اغلب سمجھا جاتا ہے۔

خیال کیا جاتا ہے کہ ہمارے کمکھانی جہان میں ہی ایک کھرب کے نصف ستارے ایسے ہونے چاہیں جن کے سورج کی طرح نظام سیارگان ہوں۔ پچاس ارب ستارے یقیناً ایسے ہیں جو سورج کی مانند نہایت آہستہ گردش کر رہے ہیں۔ یہ ایک ایسی خصوصیت ہے جو اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ وہ ایسے سیاروں سے گرے ہوئے ہیں جو ان کے طفیلی ہیں۔ یہ ستارے اتنے بعد فاصلہ پر ہیں کہ ان کے امکانی سیارے ناقابل مشاهدہ ہیں۔ لیکن بعض حرکتی

خاصیتوں کے سب ان کی موجودگی کے امکان کو نہایت قوی سمجھا گیا ہے۔ ستارہ کے خط حرکت میں خفیف سارتعاش ایک ساتھی طفیل سیارے کی موجودگی پر دلالت کرتا ہے۔ چنانچہ ستارہ برثارڈ کا غالباً کم از کم ایک رفتق سیارہ ضرور ہے جس کا مقدار مادہ، مشتری کے مقدار مادہ سے بھی زیادہ ہے اور جس کے دو طفیلیوں کے وجود کا بھی امکان ہے۔ جیسا کہ پی۔ کیرن لکھتا ہے۔

”اس شادت سے اس حقیقت کی نشاندہی ہوتی ہے کہ نظام ہائے سیارگان تمام کائنات میں کثرت سے پھیلے ہوئے ہیں۔ نظامِ سُمیٰ اور کہ ارض ہی اس معاملہ میں منفرد نہیں ہیں۔“

اور ایک منطقی نتیجہ کے طور پر

”ان سیاروں کی طرح جو اس میں گھر کیے ہوئے ہیں پوری کائنات میں حیات بھی پھیلی ہوئی ہے۔ بالخصوص ان جگہوں میں جہاں وہ طبعی کیمیاوی حالات پائے جاتے ہیں جو اس کے نشوونماپانے اور ترقی کرنے کے لیے ضروری ہیں۔“

## بین کو کبی مادہ

ہماریں کائنات کی تکمیل کا بنیادی عمل ابتدائی سدیم کے مادہ کے انجام سے ہوا جس کے بعد اس کی تعمیم نکلوں میں ہو گئی جنمون نے ابتداء میں کمکشانی مرغلوں کی شکل اختیار کی۔ موخر الذکر اپنی باری سے نوٹ کر ستارے بنے جنمون نے اس عمل کو دہراتے ہوئے ٹانوی اجرام یعنی سیاروں کو جنم دیا۔ ان متواتر علیحدگیوں سے مخصوص ارکان کے مجموعوں کے درمیان کچھ ایسا مادہ رہ گیا جس کو غالباً باقیات کا نام دیا جاسکے۔ ان باقیات کا زیادہ سائنسی نام ”بین کو کبی کمکشانی مادہ“ ہے۔ اس کو مختلف طریقوں سے بیان کیا گیا ہے۔ کچھ روشن سدیم ایسے ہیں جو دوسرے ستاروں سے حاصل شدہ روشنی کو منعکس کرتے ہیں۔ اور اگر نجی طبیعت کے ماہرین کی اصطلاح استعمال کی جائے تو یہ سدیم شاید گرد و غبار اور دھوئیں (دخان) سے مرکب ہیں۔ اس کے بعد کچھ تاریک سدیم ہیں جن کی دیابت کم ہے اور جن میں وہ بین کو کبی مادہ شامل

ہے جو اور بھی زیادہ رقيق ہے اور جس کی خاصیت یہ ہے کہ فلکیات میں نور پریا آہ کی پیائشوں میں مراحت کا موجب ہوتا ہے۔ خود کمکشاوں کے مابین مادہ کے قاطر کی موجودگی کے بارے میں تو کوئی تک و شبہ نہیں کیا جاسکتا اگرچہ یہ گیس بہت ہی رقيق ہو سکتی ہے۔ ہم یہ حقیقت کہ وہ اتنے لبے چوڑے مکان کو گھیرے ہوئے ہیں اس وسیع فاصلہ کو دیکھتے ہوئے جو کمکشاوں کے درمیان پھیلا ہوا ہے ایک ایسے مقدار مادہ سے مطابقت رکھتی ہیں جو اول الذکر کی کثافت کم ہونے کے باوجود کمکشاوں کی مجموعی مقدار مادہ سے غالباً زیادہ ہے۔ اے بو اکو ان میں کمکشانی مادوں کی موجودگی کو بنیادی اہمیت کا حامل سمجھتا ہے جو کائنات کے ارتقاء کے تصورات کو بڑی حد تک تبدیل کر سکتے ہیں۔

اب ہم کو کائنات کی تخلیق کے ان بنیادی تصورات کی جانب مراجعت کرنا چاہیے۔ جو قرآن سے لئے گئے تھے اور جدید سائنسی معلومات کی روشنی میں ان پر غور کرنا چاہیے۔

## تخلیق سے متعلق قرآن میں دی ہوئی معلومات کے ساتھ مقابلہ

ہم ان پانچ مخصوص نکات کا جائزہ لیں گے جن پر تخلیق سے متعلق قرآن میں معلومات فرمائیں کی گئی ہیں۔

- ۱۔ آسماؤں اور زمین کے چھ ادوار، قرآن کے بموجب اجرام سماوی اور زمین کی تکلیل اور موخر الذکر کی ترقی پر محیط ہیں یہاں تک کہ وہ (مع اپنے سلان زیست کے) انسان کا مسکن نہیں۔ جہاں تک کہ زمین کا تعلق ہے اس کے جن حادث کا قرآن میں ذکر کیا گیا ہے وہ چار ادوار میں رونما ہوئے۔ غالباً ان سے وہ چار ارضیاتی (۱۳) ادوار مراد لیے جائیں گے جن کا جدید سائنس میں ذکر ہے اور جن میں سے دور رالیخ میں جیسا کہ ہمیں معلوم ہے انسان کا ظفور ہوا۔ یہ بالکلیہ ایک مفروضہ ہے کیونکہ اس سوال کا کسی تفہیض کے پاس کوئی جواب نہیں ہے۔ لیکن یہ بات قابل غور ہے کہ اجرام سماوی اور زمین کی تکلیل جیسا کہ سورۃ ۲۱ کی

آیات ۹ تا ۱۲ میں بیان کیا گیا ہے، دو کیفیات کی طالب ہے۔ اگر ہم سورج اور اس کی ذیلی تخلیق زمین کو بطور مثال سامنے رکھیں (کیونکہ صرف یہی وہ شے ہے جس تک ہماری رسائی ہے) تو اس کے بارے میں سائنس ہمیں یہ اطلاع یہم پہنچاتی ہے کہ ان کی تخلیق ابتدائی قسم کے سدیم کے انجام اور بعد میں ان کی ایک دوسرے سے علیحدگی کے عمل سے ہوئی ہے۔ یہ بالکل وہی بات ہے جو قرآن نہایت صاف طور پر بتاتا ہے کہ جب وہ ایک سادی دخان سے شروع کر کے اس عمل کا حوالہ دیتا ہے جس سے مختلف مادوں کی آمیزش (رقت) ہوتی اور نتیجتہ وہ ایک دوسرے سے جدا ہو گئے (فتن) لذرا قرآن کریم کے بیان کردہ حقائق اور سائنس کے حقائق کے مابین مکمل طور پر مطابقت ہے۔

۲۔ سائنس ایک ستارہ (جیسے سورج) اور اس کے طفیل (جیسے زمین) کی تخلیق کے دو مدارج کے باہم ملے ہونے کو ظاہر کرتی ہے۔ آپس کا یہ تعلق قرآن کے متن میں یقیناً نہایت نمایاں ہے۔

۳۔ کائنات کے ابتدائی مرحلہ میں دخان کی موجودگی جس کا حوالہ قرآن میں موجود ہے اور جس سے مراد مادہ کے زیادہ تر گیئی حالت ہے صرحاً اس ابتدائی سدیم کے تصور سے مطابقت رکھتا ہے جو جدید سائنس نے پیش کیا ہے۔

۴۔ سموات کا تعداد جس کی تعداد قرآن میں یہ بیان کی جاتی ہے اور جس کے مفہوم پر ہم بحث کرچکے ہیں۔ جدید سائنس سے اس کی تصدیق ان مشاہدات کی بناء پر ہوتی ہے، جو عمومی طبیعت کے ماہرین نے کمکشانی جماؤں اور ان کی بڑی کثیر تعداد پر کیے ہیں۔ اس کے برخلاف ایسی زمینوں کی کثرت جس طرح کی ہماری زمین ہے۔ (خواہ یہ مماثلت محض چند ہی نکات میں ہو) یہ ایک ایسا تصور ہے جو قرآن میں اکھرتا ہے لیکن ابھی تک سائنس نے اس کو حقیقت و صداقت بنا کر پیش نہیں کیا ہے۔ ماہرین اس چیز کو قطعاً ممکن العمل قرار دیتے ہیں۔

۵۔ سموات اور ارض کے بیچ میں ایک درمیانی تخلیق کے وجود کو جس کا ذکر قرآن میں ہوا ہے مادہ کے ان قاطر (بلوں) کی دریافت سے مماثل قرار دیا جاسکتا ہے، جو باقاعدہ فلکیاتی نظاموں کے ماوراء موجود ہے۔

اگرچہ ان تمام سوالات کی جو قرآن کے بیانات میں پیش ہوئے ہیں سائنسی معلومات سے کمل طور پر تائید نہیں ہوئی ہے، تاہم کسی حالت میں بھی تخلیق کے متعلق قرآن کی فراہم کردہ معلومات اور کائنات کی تخلیل کے بارے میں جدید واقعیت میں قطعاً کوئی تباہ نہیں ہے۔ یہ حقیقت اس قتل ہے کہ اس سے قرآن کی منزل من اللہ ہونے پر خاص طور پر زور دیا جا سکتا ہے۔ جب کہ عبد نامہ قدم کا راجح الوقت متن ان ہی حادث کے بارے میں اسکی معلومات بہم پہنچاتا ہے جو سائنسی نقطہ نظر سے ناقابل قبول ہیں۔ یہ بات مشکل سے حرمت خیز ہوتی ہے جب ہم دیکھتے ہیں کہ باسل کے مرشدانہ متن میں (۱۵) میں تخلیق کا بیان اسی روایت کے زمانہ میں ان قسمیں نے تحریر کیا تھا جن کے وہ شرعی مقاصد تھے جن کا ذکر پہنچر کیا جا پکا ہے۔ لہذا انسوں نے ایک ایسا بیان ترتیب دیا جو ان کے دینی نظریات سے ہم آہنگ ہوتا تھا۔ باسل کے بیان اور قرآن کی فراہم کردہ معلومات کے درمیان اتنا زبردست فرق جو تخلیق سے متعلق ہے ایک بار پھر اس لیے قابل غور ہے کہ آغاز اسلام سے ہی حضرت محمد ﷺ پر خواہ خواہ کا یہ الزام عائد کیا جا رہا ہے کہ آپ نے باسل کے بیانات کی ہو بہو نقل کر ڈالی ہے۔ جمال نک تخلیق کا تعلق ہے، یہ الزام قطعاً بے بنیاد ہے کہ کوئی شخص جو چودہ سو سال قبل رہا ہو، کیسے اس وقت کے موجود بیان میں اس حد تک صحیح کر سکتا تھا کہ وہ سائنسی اعتبار سے غیر صحیح مواد کو خارج کر دیتا اور اپنی ذاتی اختراع پر ایسے بیانات پیش کر دیتا جن کی سائنس نے بھی دور جدید میں ہی تائید کی ہے۔ یہ مفروضہ کلیہ ناقابل قبول ہے۔ تخلیق سے متعلق بیان جو قرآن میں دیا گیا ہے وہ اس سے بالکل مختلف ہے جو باسل میں ہے۔

## بعض اعتراضات کے جوابات

یقینی طور پر بعض دوسرے موضوعات سے متعلق بالخصوص مذہبی تاریخ کے بارے میں باسل اور قرآن میں یکسانیں ضرور موجود ہیں۔ علاوہ ازیں اس نقطہ نظر سے یہ بات خاصی دلچسپ ہے کہ یہ نوع کے خلاف کوئی شخص بھی اس حقیقت کا انکسار نہیں کرتا کہ وہ بھی باسل کی تعلیمات سے اسی نوع کے حقائق لیتے ہیں۔ یہ بات دراصل مغرب میں بننے والے حضرات

کو اس امر سے باز نہیں رکھتی کہ وہ حضرت محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کو ان کی اپنی تعلیم میں اس حرم کے واقعات کو پیش کرنے پر الزام دیں وہ بھی اس فتویٰ کے ساتھ کہ وہ ایک فرمی (نَعُوذ بالله مِنْ ذَلِكَ) شخص تھے اس لیے کہ انہوں نے ان یاتوں کو وجہ و تنزیل کر کے پیش کیا۔ جہاں تک شہوت کا تعلق ہے کہ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) نے قرآن میں وہ باتیں دہرا دیں جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو راہیوں نے بتائی تھیں یا املاکی تھیں، تو اس کے لیے اس بیان کے علاوہ کوئی دلیل نہیں ہے کہ ایک عیسائی راہب نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نہیں تعلیم دی تھی۔ بہتر ہو گا کہ کوئی شخص دوبارہ اس بیان کو پڑھے جو آر بلیشور اپنی کتاب ”محمد کا مسئلہ“ (یعنی پرونسلم و ماحومت) (۱۶) میں اس افسانہ کے بارے میں تنازع کے لیے دیا ہے۔

یکسانیت کا ایک اور نکتہ بھی قرآن میں دیگر بیانات اور عقائد کے دوران پیش کیا جاتا ہے جو نہایت ہی دور لے جاتا ہے غالباً وقت کے انتبار سے باہم سے بھی کہیں بجید زمانہ میں۔ کچھ زیادہ عمومیت سے گفتگو کی جانے تو پتہ چلے گا کہ آفرینش سے متعلق بعض اساطیر صحف مقدسہ میں سے تلاش کر لیے گئے ہیں۔ مثلاً یہ عقیدہ جو پاتیشیا کے باشندے دور اولین کے ان سمندروں کے وجود کے بارے میں رکھتے ہیں: جو تاریکی میں لپٹے ہوئے تھے۔ یہاں تک کہ روشنی ہوئی تو وہ الگ الگ ہوئے اور اس طرح آسمان اور زمین بنے۔ یہ اسطورہ تحقیق سے متعلق اس بیان کے مانند ہے جو باہم میں دیا گیا ہے۔ جس میں بلاشبہ ایک نوع کی ممائست ہے۔ لیکن یہ ایک سطحی کی بات ہوگی اگر باہم کو یہ الزام دوا جائے کہ اس نے آفرینش کے بارے میں اس اسطورہ کو نقل کر دیا ہے۔

یہ کہتا بھی اس طرح کی ایک سطحی بات ہے کہ دور اولین کا وہ مادہ جس سے ابتدائی مرحلہ میں کائنات کا ہیولی تیار ہوا — ایک ایسا تصور جو جدید سائنس نے قائم کیا ہے — اس کی تقسیم کے بارے میں قرآن کا تصور وہی ہے جو آفرینش سے متعلق کسی نہ کسی شکل میں مختلف اساطیر میں موجود تھا اور قرآن نے اس کو وہیں سے اخذ کیا ہے۔

ان اساطیری عقائد اور بیانات کا زیادہ وضاحت سے تجزیہ کرنا مناسب ہے۔ ان میں بھی ایک ابتدائی تصور ایسا دھکائی دیتا ہے جو بذات خود معقول ہے اور بعض حالتوں میں اس معلومات سے جس کو آج ہم صحیح سمجھتے ہیں (یا ہمارا خیال ہے کہ ہم اسے صحیح سمجھتے ہیں)۔ سو اے

ان تصورات و توهہات کے جو اسطورہ میں اس سے وابستہ کر دیئے گئے ہیں اس کی تائید بھی ہو جاتی ہے۔ کبی حالت اس تصور کی ہے کہ آسمان اور زمین پلے ایک دوسرے سے ملے ہوئے تھے بعد میں الگ الگ ہو گئے۔ یہ ایک عام تصور رہا ہے جیسا کہ جلپاں میں ہے لیکن وہاں جب پیسے کی شیبہ جمع ہیوٹی قبل تکوین کی ایک داستان پیسے کے اندر رونی جانب کے ایک تم (جیسا کہ تمام بیٹھوں میں ہوتا ہے) سے جیسا کہ بیان کیا جا پڑتا ہے وابستہ کر دی جاتی ہے تو یہ تخلی اضافہ اس تصور کو سمجھدی گی کے غرض سے عاری کر دیتا ہے۔ دوسرے ممالک میں ایک پودے کا تصور اس سے وابستہ کر دیا جاتا ہے۔ اسی تصور کے بوجب پودا بڑھتا ہے تو اس عمل کے دوران آسمان کو بلندی کی طرف لے جاتا ہے اور اس طرح سفروں کو ارض سے عیجمہ کر دیتا ہے۔ یہاں پھر متزاو تفصیل کی تصوری نوعیت اس اسطورہ کی ایک امتیازی خصوصیت بن جاتی ہے اس کے باوجود مشترک خصوصیت باقی رہتی ہے۔ یعنی ارتقا لی عمل کے شروع میں مادہ کے ایک ذہیر کا تصور جس سے کائنات کی تکمیل ہوئی۔ جو تقسیم ہو کر وہ مختلف دنیا کیں ہیں جو آج ہمارے علم میں ہیں۔

جس دلیل کی وجہ سے ان آفرینشی اساطیر کو اس جگہ بیان کیا گیا ہے اس سے وہ طریقہ ہاتا مقصود ہے جس کے ذریعہ انسانی تخلیق نے ان اساطیر کے گرد حاشیہ آرائی کی۔ نیز وہ بیانی فرق ہاتا ہے جو اسی موضوع پر ان کے اور قرآن میں دیئے گئے بیانات کے درمیان ہے موخر الذکر تمام تر ان فرضی تفصیلات سے آزاد ہے جو ان عقائد کے ساتھ وابستہ کر دی گئی ہیں اس کے برخلاف قرآن کے بیانات اپنے ان الفاظ کی سمجھدی و ممتازت کے لحاظ سے ایک امتیازی درجہ رکھتے ہیں جن کے ذریعے وہ بیانات پیش کیے گئے ہیں اور ان کو اس لحاظ سے بھی ایک گونہ امتیاز حاصل ہے کہ سامنی معلومات سے بھی ان کی مطابقت ہوتی ہے۔

تخلیق سے متعلق قرآن کے اس نوع کے بیانات جو تقریباً چودہ صدی پیشتر ظہور میں آئے تھے، صاف طور پر کسی انسانی توضیح و تشریع پر محول نہیں کیے جاسکتے۔



## حوالی

بائبل کے جس بیان کا یہاں ذکر کیا گیا ہے وہ نام نہاد مرشدانہ متن سے ماخوذ ہے جس پر اس کتاب کے جزو اول میں بحث کی گئی ہے۔ نام نہاد یہودی متن میں جو بیان دیا گیا ہے وہ آج کل کے بائبل کے متن میں صرف چند طور میں سمیت دیا گیا ہے اور اس لئے اس پر یہاں منظکر کرتا ہے کار اور غیر واقع ہے۔

۲۔ "بست" کا عبرانی میں مشہوم ہے "آرام کرنا"

یہ مطلب نہیں ہے کہ نہن بناۓ کے بعد اور اس میں آبادی کا انظام کرنے کے بعد اس نے آسمان بنائے یہاں پھر کاظم زمانی ترتیب کے لئے نہیں استعمال ہوا ہے۔ بعد کے فقرے سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے۔ (سید ابوالاعلیٰ مودودوی)۔

۳۔ کائنات کے وجود میں آئے کا جدید ترین نظریہ یہ ہے کہ ابتداء میں صرف تو اتنا تھی۔ اسی نے بعد میں مادہ کی محل اختیار کر لی۔ یہ مادہ ابتداء میں گیس یا دخان کی محل میں ظاہر ہوا۔ بعدہ اس میں سے ہادلوں کی طرح کے ٹکڑے ٹوٹ ٹوٹ کر سدمیں وجود میں آئے جن سے کمکٹائیں ہیں۔ اس عمل کے لئے بھی دو طریقے بیان کیے جاتے ہیں۔ ایک کائناتی جو ہر کا اور دوسرا حالت قائمہ کا۔ پسلے نظریہ کے مطابق شروع میں ایک بست بڑا جو ہر چاہ جس میں الکترون اور پروٹون منتشر حالت میں ٹھنے ہوئے تھے۔ پھر ایک دھاکہ کے ساتھ جو ہر پھٹا اور مادہ کھیل گیا۔ الکترون اور پروٹون کی ترتیب قائم ہوئی جس سے گئی مادہ تیار ہوا۔ دوسرے نظریہ کے بھوجپ تو اتنا لے رفت رفت مادہ کی محل اختیار کی اور سدمیں وجود میں آئے۔ یہ سلسلہ اب بھی جاری ہے اور کائنات میں وسعت پیدا ہو رہی ہے۔ (ترجم)

۴۔ سدی یہ مادہ عمل انجام دے ستاروں کی محل اختیار کر گیا۔ پھر ان ستاروں میں افراق کا عمل ہو کر سارے بنے جن میں سے ایک سارہ نہیں ہے جو نظام ہمی سے مروط ہے (ترجم)

۵۔ یہ بات قائل توجہ ہے کہ جمال بائبل میں سورج اور چاند دونوں کو روشنیاں کیا گیا ہے۔ یہاں جیسا کہ قرآن میں بیش بی ہوا ہے۔ ان کو خلاف ہم دیئے گئے ہیں۔ پسلے کو روشنی (نور) کما گیا ہے اور دوسرے کو اس آیت میں ایک ایسے چراغ (سراج) سے مشابہ قرار دیا گیا ہے

جس سے روشنی پیدا ہو رہی ہے۔ ہم بعد میں دیکھیں گے کہ کس طرح اور درسری صفتیں بھی سورج کے لئے استعمال کی جاتی ہے۔

۷۔ قرآن سے ہٹ کر بھی ہم اکثر دیکھتے ہیں کہ حضرت محمد ﷺ کے زمانے سے کتابوں میں سات کا عدد کثرت کے معنوں میں استعمال ہوا ہے یا حضور اکرم ﷺ کے بعد ابتدائی صدیوں سے ہی ان متون میں یہ کام میں لایا گیا ہے جن میں آپ کے اقوال بیان ہوئے ہیں۔ (یعنی احادیث)

۸۔ یہ بیان کہ تخلیق کے کام سے خداوند قدوس کو کوئی تکان لاحق نہیں ہوتی، صریح طور پر باطل کے اس بیان کے جواب میں ہے جس کا حالاً موجودہ کتاب کے پہلے حصہ میں دیا گیا ہے جہاں یہ بات بتائی گئی ہے کہ گذشتہ چھ دنوں کی محنت کے بعد اللہ تعالیٰ نے ساقوں و نہ آرام کیا۔

۹۔ ان کو مادرائے کمکشانی جہاں یا مادرائے کمکشانی سدیم کہا جاتا ہے۔ بعض ان میں سے ستاروں کے ایسے ہی مجموعے بن گئے ہیں جیسا ہمارا کمکشانی جہاں ہے اور بعض ہنوز گرد و غبار اور گیس کے مرغولے ہیں۔ جو بڑی تیزی سے ایک دوسرے سے جدا ہو رہے ہیں اور کائنات میں دسعت پیدا کر رہے ہیں۔ ابھی تک جن سدیموں کو دور بینوں کی مدد سے دیکھ لیا گیا ہے ان کی تعداد ہی دس کروڑ ہے۔ ان کے علاوہ اور کئے ہیں ان کے بارے میں سوائے خدا کے اور کسی کو علم نہیں۔ جو سدیم یا کمکشانی جہاں ہم سے قریب ترین ہے اس کا فاصلہ ہی اتنا ہے کہ وہاں سے روشنی کو ہم تک پہنچنے میں تقریباً نو لاکھ سال لگ جاتے ہیں۔ یہ سدیم مراد اللہ (علیہ السلام) ہی مجع النجوم میں واقع ہے اور غالباً آنکھ سے دکھلی وے جاتا ہے۔

(ترجمہ)

۱۰۔ ماڈنٹ ولن کی دور بین کے شیش کا قطر ۱۰۰ انچ اور ماڈنٹ پالومر کا ۲۰۰ انچ ہے۔ دونوں کیلیغورنیا میں ہیں (ترجمہ)

۱۱۔ روشنائی سال یا نوری سال اس فاصلہ کو کہا جاتا ہے جو روشنی ۱۸۶۰۰۰ میل فی گھنٹہ کی برقرار سے ایک سال میں طے کرتی ہے۔ زمین پر استعمال ہونے والے یہاں کے بھاطق یہ فاصلہ انہاون کمرب، ستر ارب میل کے برابر ہوتا ہے۔ پارسک اس فاصلہ کو کہا جاتا ہے جہاں زمین

سے سورج کا فاصلہ (یعنی ۹ کروڑ ۳۰ لالہ میل) ایک سینٹ کا زاویہ بناتا ہے، پارسک ۳۶۲

نوری سال یا ایک نئی ۹۲ کھرب میل کے لگ بھگ ہوتا ہے (ترجمہ)

یہاں یہ تادنا ضروری ہے کہ یہ ایک نظریہ ہے جس کو حقیقت نہیں سمجھتا جائیے۔ اس سے پہلے بھی کسی نظریے قائم ہوتے اور مسترد کیے گئے مثلاً کافی عرصہ تک سیلیس کا نظریہ مقبول رہا پھر مدی نظریہ کو حقیقت سمجھا جاتا رہا۔ اس کے بعد اس میں رو و بدل ہوتی رہی اور اب اس نظریہ پر اکثر سائنسدانوں کا اتفاق ہے لیکن معلوم نہیں کہ اس کا بھی قلع قلع ہو جائے۔ حقیقت کا حال سوائے خدا کے اور کسی کو نہیں اور نہ ہو سکتا ہے۔ تمام عمارتیں قیاسات پر قائم ہے۔ (ترجمہ)

جالیں تک چاند کا تعلق ہے، زمین کی اپنی گردش محوری کے نتیجے میں بالآخر اس کا جدا ہو کر دھوڈ میں آتا ایک تسلیم شدہ امکان ہے۔

ان چار ادوار کی تقسیم ماہر ارمنیات اس طرح کرتے ہیں (۱) ابتدائی دور آئیزو یونک جس کا زمانہ ۴۰۰ ملین سال (۴۰ کروڑ سال) سے قبل (۲) قدیم دور (پیسو یو یونک) جس کا زمانہ ۲۲۵ ملین سال (۲۲ کروڑ ۷۰ لالہ ۳۰ کروڑ سال) کا (۳) وسطی دور (میسو یو یونک) جس کا زمانہ ۷۰ تا ۲۲۵ ملین (۷۰ کروڑ تا ۲۲۵ کروڑ ۵۰ لالہ سال) کا اور (۴) جدید دور (کیزو یونک) جس کا زمانہ ۷۰ ملین (۷۰ کروڑ سال) سے بعد کا ہے گیا ہے۔

ان بڑے بڑے ادوار پھر چھوٹے ادوار میں تقسیم کیا گیا ہے ان ہی چھوٹے ادوار میں دو راتیں ہے جو جدید دور کا آخری حصہ ہے (ترجمہ)

یہ متن کلی طور پر ان چند سطور کو پس منظر میں ڈال دیتا ہے جو یہودی اشاعت میں شامل ہیں موجہ الذکر اس قدر مختصر اور اغایہ میں ہے کہ سائنسدان اس کی طرف کوئی توجہ نہیں دیتے۔

شائع کردہ پریسیز یونیورسٹی سینزورز دے فرانس۔ پیرس ۱۹۵۲ء

## قرآن میں علم ہیستے

قرآن سفوات کے پارے میں اقوال و آراء سے بھرا ہوا ہے۔ تخلیق سے متعلق پچھلے باب میں ہم نے دیکھا تھا کہ کس طرح آسمانوں اور زمینوں کا ذکر کیا ہے۔ نیز اس شے کا ذکر ہے جس کو قرآن ایک درمیانی تخلیق "بین السماوں والارض" قرار دیتا ہے۔ جدید سائنس نے موخر الذکر کی تائید کی ہے۔ تخلیق سے متعلق جو آیات ہیں ان میں ایک وسیع تصور ان اشیاء کا بھی ہے جو آسمانوں میں ملتی ہیں یعنی ہرودہ شے جو زمین سے مادرا ہے۔

ان آیات سے ہٹ کر جن میں خصوصیت سے تخلیق کا ذکر ہے۔ قرآن میں ایک موئے سے اندازے کے مطابق تقریباً چالیس اور آسیں اسی ہیں جو علم ہیئت پر وہ معلومات ہم پہنچاتی ہیں جو اس معلومات کا جو پلے ہی دی جا سکی ہے، حکملہ کرتی ہیں۔ ان میں سے کچھ کی حیثیت اس سے زیادہ نہیں ہے کہ ان سے خالق کی شان و عظمت پر روشنی ڈالی گئی ہے۔ وہ خالق جو عالم ہے تمام ستاروں اور سیاروں کے نظاموں کا۔ ہمیں یہ معلوم ہے کہ یہ اجرام ایسی توازن کی حالت میں ہیں جس کے استحکام کی وضاحت نیوتن نے اجرام کی کشش باہمی کے اصول سے کی تھی۔

پہلی آیات جو یہاں پیش کی جانی ہیں سائنسی تجربیہ کے لیے مشکل سے کچھ زیادہ مواد فراہم کرتی ہیں۔ ان کا تو مقصود ہی خداوند کرم کی قدرت کاملہ کی جانب توجہ مبذول کرنا ہے۔ تاہم ان کا ذکر یہاں اس غرض سے کرنا پڑے گا کہ اس سے اس طریقہ کا حقیقت پسندانہ تصور دلایا جائے جس طریقہ سے قرآنی متن میں اب سے چودہ صدی قبل نظام کائنات کو بیان کیا گیا ہے۔

یہ حوالے وحی الٰہی کی ایک نئی حقیقت کو ظاہر کرتے ہیں۔ نظام دنیا کا ذکر نہ تو انہیں

میں کیا گیا اور نہ عمد نامہ قدیم میں (سوائے چند تصورات کے جن کی عمومی عدم صحت کو ہم تخلیق کے بارے میں باطل کے بیان میں پہلے ہی دیکھے چکے ہیں) لیکن قرآن اس موضوع کو گرامی میں اتر کر بیان کرتا ہے۔ جو کچھ اس میں بیان ہوا ہے وہ اہم ہے لیکن جو کچھ اس میں نہیں ہے اس کی حیثیت بھی بھی ہے دراصل یہ ان نظریات کا کوئی بیان پیش نہیں کرتا جو نزول کے وقت راجح تھے اور جو آسمانی دنیا کے نظام سے بحث کرتے ہیں۔ یہ وہ نظریات ہیں جن کو آگے چل کر سائنس نے غیر صحیح قرار دیا ہے اس کی ایک مثال بعد میں دی جائے گی۔ تاہم اس مقنی تصور کی نشاندہی کرنی پڑے گی۔ (۱)

### (الف) آسمان سے متعلق عام تصورات

سورہ ۵۰، آیت ۶: عام طور پر اس کا موضوع انسان ہے۔

أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَتْهَا وَزَيَّنَهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ ۝  
”کیا انہوں نے کبھی اپنے اوپر آسمان کی طرف نہیں دیکھا؟ کس طرح ہم نے اسے بنایا اور آراستہ کیا اور اس میں کہیں کوئی رخنہ نہیں ہے۔“

سورہ ۳۱، آیت ۹۔

خَلَقَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا.....

”اس نے آسمانوں کو پیدا کیا بغیر ستونوں کے جو تم کو نظر آئیں.....“

سورہ ۱۳، آیت ۲۔

اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَاوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ  
وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ.....

”وہ اللہ ہی ہے جس نے آسمانوں کو ایسے ساروں کے بغیر قائم کیا جو تم کو نظر آتے ہوں (۲) پھر وہ اپنے تخت پر جلوہ فرمایا اور اس نے آفتاب و ماہتاب کو ایک قانون کا پابند کیا.....“

یہ دو آیات اس مفیدہ کی تردید کرتی ہیں کہ گند سادی 'ستونوں پر نصرہ ہوا ہے کہ وہی ایسے جیزیں ہیں جو اول الذکر کو اس بات سے روکے ہوئے ہیں کہ وہ زمین کو کچل کر رکھ دے۔

سورۃ ۵۵، آیت ۷:

وَالسَّمَاءَ رَفَعْهَا

"اور آسمان کو (خدا نے) بلند کیا۔"

سورۃ ۲۲، آیت ۶۵:

وَيُنْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقْعُ عَلَى الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ

"اور وہی (اللہ تعالیٰ) آسمان کو اس طرح تھا ہے ہوئے ہے کہ اس کے اوزن کے بغیر وہ زمین پر گر نہیں سکتا۔"

یہ بات معلوم ہے کہ نہیت عظیم فاسلوں پر فضائی مادوں کی دوری اور خود ان کے مادہ کی مناسبت سے ان کی عظمت ان کے توازن کو قائم رکھنے میں نبیادی حیثیت رکھتی ہے۔ یہ مادے جتنے زیادہ بعید ہوں گے اتنی ہی کمزور دہ قوت ہو گی جو ان کو ایک دوسرے کی جانب کھینچتے ہے۔ وہ جتنے قریب ہوں گے اتنی ہی شدید دہ قوت کشش ہو گی جو ایک کی دوسرے کے ساتھ رہتی ہے۔ لیکن بات چاند پر صادق آتی ہے جو کہ ارض کے متعلق ہے (فلکیات کی زبان میں) اور کشش کے اصولوں کے تحت اس حصہ پر اثر انداز ہوتا ہے جس کو سمندر کا پانی گھیرے ہوئے ہے۔ اسی سے مدوجزر کا حادثہ رونما ہوتا ہے اور دو فضائی مادے ایک دوسرے کے بہت قریب آجائیں تو ان کے مابین تصادم ناگزیر ہو گا۔ یہ حقیقت کہ وہ ایک نظام کے تحت قائم ہیں کسی گڑبوڑ کی عدم موجودگی کے لئے ایک ناگزیر حالت ہے آسمانوں کا حکم ربی کا تابع ہونا ایک لیکن جیزی ہے جس کا اکثر حوالہ دیا گیا ہے۔

سورۃ ۲۳، آیت ۸۶۔ اللہ تعالیٰ نبی کرم ﷺ سے مخاطب ہو کر فرماتا ہے:

قُلْ مَنْ زَبَّ السَّمَوَاتِ السَّبِيعَ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ۝

"ان سے کہو، ساقوں آسمانوں اور عرش عظیم کا مالک کون ہے؟"

ہم پسلے ہی اس بات کا جائز لے چکے ہیں کہ "سبع سماءوں" (سات آسمان) کا مفہوم

سلت کا عدد نہیں ہے بلکہ اس سے مراد لا تعداد آسمان ہیں۔

سورۃ ۲۵، آیت ۱۳:

**وَسَخَرُوكُمْ مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِينٌ عَامِنَةٌ ط إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَهِ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ۝**

”اس نے زمین اور آسمانوں کی ساری ہی چیزوں کو تو تمہارے لیے مسخر کر دیا ہے سب کچھ اپنے پاس سے۔ اس میں بڑی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو غور و فکر کرنے والے ہیں۔“

سورۃ ۵۵، آیت ۵:

**الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بِحُسْبَانٍ ۝**

”سورج اور چاند ایک حلب کے پابند ہیں۔“

سورۃ ۶۴، آیت ۹۷:

**وَجَعَلَ اللَّيلَ سَكَناً وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حَسْبَانًا ط**

”اور اسی (حدا) نے رات کو سکون کا وقت بنایا اور چاند اور سورج کے طلوع اور غروب کا حساب مقرر کیا۔“

سورۃ ۱۰۳، آیت ۳۳:

**وَسَخَرُوكُمْ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ دَاهِيَنِ وَسَخَرُوكُمْ اللَّيلَ وَالثَّهَارَ ۝**

”جس نے سورج اور چاند کو تمہارے لیے مسخر کیا کہ لگاتار چلے جا رہے ہیں اور رات اور دن کو تمہارے لیے مسخر کیا ہے۔“

یہاں ایک آیت دوسری کا تکملہ کرتی ہے۔ جس حساب کا جو اس راستہ کی باقاعدگی پر مجھ ہوتی ہے، حوالہ دیا گیا ہے جو زیر نظر اجرام سماوی اختیار کرتے ہیں اس کو لفظ ”دائب“ سے ظاہر کیا گیا ہے جو ایک ایسے فعل کی استمراری مثل ہے جس کا ابتدائی مفہوم ہے ”کسی کام کو لگن اور تندی سے انجام دینا“ یہاں اس کا اطلاق ان معنوں میں ہو رہا ہے۔ ”خود کو کسی کام میں ایک مقررہ عادت کے مطابق مستقل مراہی سے اور غیر منفرد طریقہ پر لگاؤ دینا۔“

سورۃ ۳۲، آیت ۲۹ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَالْقَمَرُ قَدْرُهُ مِنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْغَرْجُونِ الْقَدِينِ ۝

”اور چاند، اس کے لیے ہم نے منزلیں مقرر کر دی ہیں یہاں تک کہ ان سے گزرتا ہوا وہ پھر کھجور کی سوکھی شاخ کے مانند رہ جاتا ہے۔“

یہ حوالہ ہے کھجور کی شاخ کی طرح خیدہ کا جو سوکھ جانے کے بعد بہال قرکی ٹکل اختیار کرتی ہے اس کی تشریع بعد میں مکمل کی جائے گی۔

سورة ۱۲، آیت ۱۲:

وَسَخَرَ لَكُمُ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالْجُوْمُ مُسْخَرَاتٌ مِّنْ أَمْرِهِ طِبْرَانِي  
إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۝

”اس نے تمہاری بھلائی کے لیے رات اور دن کو اور سورج اور چاند کو مسخر کر رکھا ہے اور سب تارے بھی اسی کے حکم سے مسخر ہیں۔ اس میں بہت نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔“

وہ عملی زاویہ نظر جس سے اس مکمل نظام سماوی کا جائزہ لیا گیا ہے اس کی وہ افادت ہے جو انسان کے برقی و بحری سفر میں بطور اعداد اس کو حاصل ہوتی ہے اور اس سے وہ اپنے وقت کا حساب لگایتا ہے۔ یہ تشریع اس وقت اور بھی واضح ہو جاتی ہے جو ذہن میں اس حقیقت کو رکھا جائے کہ قرآن شروع میں ان لوگوں کے لیے ایک پند و نصیحت تھی جو محض اپنی روزمرہ کی زندگی میں استعمال ہونے والی زبان ہی کو سمجھتے تھے۔ اس سے مندرجہ ذیل خیالات کی بھی توضیح و تشریع ہو جاتی ہے۔

سورة ۱۲، آیت ۹۸:

وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلْمَتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ طِبْرَانِي

فَصَلَّنَا إِلَيْتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ۝

”اور وہی ہے جس نے تمہارے لیے تاروں کو صمرا اور سمندر کی تارکیوں میں راستہ معلوم کرنے کا ذریعہ بنایا۔ دیکھو ہم نے نشانیاں کھوں کر بیان کر دی ہیں ان لوگوں کے لیے جو علم رکھتے ہیں۔“

سورة ۱۲، آیت ۱۲:

وَعَلِمْتِ طِبِّ الْجِمِّ هُمْ يَهْتَدُونَ ۝

”اس نے زمین میں راستہ بنانے والی علامتیں رکھ دیں اور تاروں سے بھی لوگ  
ہدایت پاتے ہیں۔“

سورة ۱۰، آیت ۵:

هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَاءً وَالْقَمَرَ نُورًا وَقَدْرَةً مَتَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ  
السَّيِّنَيْنِ وَالْحِسَابَ طَمَا خَلَقَ اللَّهُ ذَلِكَ إِلَّا بِالْحَقِّ حِفْظِ الْأَيْتِ لِقَوْمٍ  
يَعْلَمُونَ ۝

”وہی ہے جس نے سورج کو اجیلا بنا�ا اور چاند کو چمک دی اور چاند کے گھنے بڑھنے  
کی منزلیں نمیک تھیں مقرر کر دیں، تاکہ تم اس سے برسوں اور تاریخوں کے حساب  
معلوم کرو۔ اللہ نے یہ سب کچھ برحق ہی پیدا کیا ہے۔ وہ اپنی نشانیوں کو کھول کھول  
کر پیش کر رہا ہے ان لوگوں کے لیے جو علم رکھتے ہیں۔“

قرآن مجید کے اس بیان کی کچھ تشریح درکار ہے، جمال باقبال سورج اور چاند کو  
روشنیوں کے نام سے موسوم کرتی ہے اور ایک کے ساتھ ”محفل عظیم تر“ اور دوسرے کے  
ساتھ ”گھتر“ کی صفات کا اضافہ کرتی ہے۔ قرآن مجید ایک دوسرے کے ساتھ لمبائی چوڑائی کے  
علاوہ دوسرے اختلاف کا ذکر کرتا ہے۔ مان لیا کہ یہ ایک لفظی اختلاف کے سوا اور کچھ نہیں  
ہے تاہم یہ امر ممکن کیسے ہوا کہ اس وقت کوئی شخص انسانوں کو مغالطہ میں جلا کیے بغیر یہ بات  
ہتا سکا۔ اور اسی وقت ان کو یہ تصور بھی دے دیا کہ سورج اور چاند کلیتہ یکساں روشنیاں نہیں  
ہیں۔

## اجرام سماوی کی نوعیت

سورج اور چاند:

سورج ایک جلال فروزان (ضیاء) ہے اور چاند ایک روشنی (نور) ہے۔ یہ ترجیح دیگر  
حضرات کے بتائے ہوئے ترجیحوں سے زیادہ صحیح معلوم ہو گا، دوسروں نے دونوں اصطلاحوں کو

الٹ دیا ہے۔ حقیقت میں معنوں کے اعتبار سے دونوں میں تھوڑا سایہ فرق ہے، اس لیے کہ نیاء کی اصل ضوء ہے جس کے مفہوم کا زیبی رسلی کی مستند عربی، فرانسیسی لغت کے بہوجب ”روشن ہونا یا چکنا“ ہے (مثال کے طور پر آگ کی طرح) وہی مصنف زیر بحث شے کو روشنی کے معنی میں استعمال کرتا ہے۔

سورج اور چاند کے درمیان جو فرق ہے وہ قرآن کے مزید حوالوں سے زیادہ واضح ہو

جائے گا۔

سورة ۲۵، آیت ۶۱:

تَبَرَّكَ اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ نُورًا جَاءَ وَجَعَلَ فِيهَا سَرَاجًا وَقَمَرًا مُنْبِتًا ۝  
”بُریٰ حیرک ہے ذات اس کی جس نے آسمان میں برج بنائے اور اس میں ایک  
چراغ اور ایک چکنا چاند روشن کیا۔“

سورة ۱۷، آیت ۱۵:

أَلَمْ تَرَوْ كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طَبَاقًا ۝ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا  
وَجَعَلَ الشَّمْسَ سَرَاجًا ۝  
”کیا دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ نے کس طرح سات آسمان تہ بردہ بنائے اور ان میں چاند  
کو نور اور سورج کو چراغ بیلایا۔“

سورة ۲۸، آیت ۱۲:

وَبَنَتِنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ۝ وَجَعَلْنَا سَرَاجًا وَهَاجَانًا ۝  
”اور ہم نے تمہارے اوپر سات مضبوط آسمان قائم کیے اور ایک نہایت روشن اور  
گرم چراغ پیدا کیا۔“

روشن اور گرم چراغ سے مراد واضح طور پر سورج ہے۔

یہاں چاند کو ایسا جرم قرار دیا گیا ہے جس سے روشنی منکس ہوتی ہے (منیر)  
جس کا مادہ وہی ہے جو نور کا (وہ روشنی جس کا اطلاق چاند پر ہوتا ہے) لیکن سورج کو ایک مشعل  
(سران) سے یا ایک گرم چراغ (ولہج) سے مثابہ قرار دیا گیا ہے۔

حضرت محمد ﷺ کے زمانہ کا کوئی شخص بھی سورج کے، جو صحرائے باشندوں کے لیے

ایک بخوبی جانا پچھانا دہکتا ہوا جرم سلوی ہے اور چاند کے، جو رات کی خلکی کا ایک جرم ہے، درمیان آسمانی سے احتیاز کر سکتا تھا، لذماً قرآن میں اس موضوع پر جو موازنہ دیا گیا ہے وہ فقط ایک عام بات ہے۔ جو بات یہاں قابل غور ہے وہ ہے موازنہ کا ایک سمجھیدہ انداز جو ممکن ہے اس زمانہ میں رہا اور جو ہمارے زمانہ میں فریب نظر کی نمائش معلوم ہو۔

یہ بات معلوم ہے کہ سورج ایک ستارہ ہے جو اپنے اندر ورنی دھاکوں سے شدید گری اور روشنی پیدا کرتا رہتا ہے اور یہ کہ چاند جو بذات خود روشنی نہیں دیتا اور ایک جلد و مجموع جرم ہے۔ (کم از کم اپنے ہر یونی پرتوں کے اعتبار سے) مخفی اس روشنی کو منحکس کرتا ہے جو اس کو سورج سے حاصل ہوتی ہے۔

قرآن میں کوئی بات ایسی نہیں ہے جو اس معلومات کی تردید کرتی ہو جو ہمیں آج ان اجرام سلوی کے بارے میں حاصل ہے۔

### ستارے :-

جیسا کہ ہمیں علم ہے، ستارے سورج کی طرح کے اجرام سلوی ہیں۔ وہ مختلف قدرتی حوادث کے مناظر ہیں جن میں سے آسان ترین جو مشاہدہ میں آتا ہے وہ ان کی روشنی کی تخلیق کا منظر ہے۔ وہ ایسے اجرام سلوی ہیں جو اپنی روشنی خود تخلیق کرتے ہیں۔

لفظ "ستارہ" (ثُمَّ جس کی جمع نجوم ہے) قرآن مجید میں تیرہ مرتبہ استعمال ہوا ہے اس کا مادہ ایسا لفظ ہے جس کا مفہوم ہے ظاہر ہونا یا دکھائی دہنا، یہ لفظ اس کی نوعیت کی وضاحت کیے بغیر لعنی یہ بتائے بغیر کہ یہ روشنی کا تخلیق کرنے والا یا حاصل شدہ روشنی کا منحکس کرنے والا ہے اس کو ایک قابل مشاہدہ جرم سلوی قرار رہتا ہے، اس بات کی وضاحت کے لیے کہ وہ معروض جس کو اس نام سے موسوم کیا گیا ہے ایک ستارہ ہے یہ ایک توصیفی محاورہ ہے جو حسب ذیل سورت میں ایزا دکیا گیا ہے۔

سورہ ۸۶، آیات ۱ تا ۳:

وَالسَّمَاءُ وَالْطَّارِقُ ۝ وَمَا أَذْكَرَ مَا الظَّارِقُ ۝ التَّجْمُ الْفَاقِبُ ۝<sup>(۳)</sup>

"تم ہے آسمان کی اور رات کو نمودار ہونے والے کی۔ اور تم کیا جانو کہ وہ رات کو

نمودار ہونے والا کیا ہے؟ چلتا ہوا تارہ۔“

قرآن میں، شام کے ستاروں کو لفظ ”ناقب“ کے صفتی نام سے موسم کیا گیا ہے اس کا مفہوم ہے وہ شے جو کسی چیز کو چھپتی ہوئی جائے (یہاں وہ چیز ٹلکت شہ ہے) اس کے علاوہ یہی لفظ ٹوٹنے والے ستاروں کو موسم کرنے کے لیے بھی استعمال کیا جاتا ہے (سورہ ۲۷، آیت ۱۰) (۳) موخر الذکر (ٹوٹنے والے ستارے) دھمل کے کے نتیجے میں پیدا ہوتے ہیں۔

### سیارے:

یہ پہلا مشکل ہے کہ آیا قرآن میں ان کا حوالہ بالکل اسی مفہوم کے ساتھ دیا گیا ہے جو موجودہ زمانہ میں ان اجرام سماوی کے متعلق سمجھا جاتا ہے۔ سیاروں کی اپنی روشنی نہیں ہوتی، وہ سورج کے گرد گردش کرتے ہیں، نہیں بھی ان میں سے ایک ہے۔ اگرچہ قیاس کیا جا سکتا ہے کہ دیگر سیارے کہیں اور بھی ہوں گے لیکن جن کا علم ہے وہ نظام شمسی ہی میں ہیں۔

نہیں کے علاوہ پانچ سیاروں سے تدباء بھی واقع تھے۔ یہ پانچ عطارد، زہرہ، مرخ، مشتری اور زحل ہیں۔ تین جدید زمانہ میں دریافت ہوئے ہیں۔ یورنس، نیپھون اور پلوٹو۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن نے ان کو لفظ کوکب سے منسوب کیا ہے۔ (جس کی جمع کو کب ہے) لیکن ان کی تعداد نہیں بتائی۔ حضرت یوسف ﷺ کے خواب (سورہ ۱۲) میں گیارہ (۵) کا حوالہ ہے لیکن بہ اعتبار تین یہ بیان تخلی ہے۔

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن میں لفظ کوکب کے معنوں کی اچھی توضیح ایک بہت مشور آیت میں کی گئی ہے۔ اس کے گمراہ مفہوم کی اقیازی دینی نوعیت اپنی جگہ پر ہے۔ علاوہ ازیں یہ ماہر مفسرین کے مابین کافی بحث و تجھیص کا موضوع ہے۔ زیر بحث عبارت یہ ہے (سورہ ۲۳، آیت ۳۵)۔

اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَمَّلٌ نُورُهُ كُمْشُكُوٰ فِيهَا مِضْبَاخٌ طَمَّلٌ نُورَجَاجِةٌ طَمَّلٌ نُورَجَاجِةٌ كَانَهَا كَوْكَبٌ ذَرِيٌّ

”اللَّهُ آسَانُونَ وَنَهْنَنَ كَانُورَ ہے“ (کائنات میں) اس کے نور کی مثال اسکی ہے جیسے

ایک طاق میں چراغ رکھا ہوا ہو، چراغ ایک قانون میں ہو۔ قانون کا حال یہ ہو کہ  
جیسے موئی کی طرح پہنچتا ہوا تارہ۔“

یہاں موضوع کسی ایسے جسم پر روشنی کا ایک طلی ہے جو اسے منحص کرتا ہے  
(زبان) اور اس کو ایک موئی کی چک عطا کرتا ہے مثلاً ایک سیارے کے جو سورج کی وجہ سے  
منور ہے۔ لیکن وہ تشریحی تفصیل ہے جو اس لفظ کے ذکر کے ساتھ قرآن میں پائی جاتی ہے۔  
یہ لفظ دوسری آیتوں میں بھی مذکور ہے، ان میں سے بعض ایسے ہیں جن میں یہ اقتیاز  
کرنے مشکل ہے کہ ان سے مراد کون سے اجرام سماوی ہیں (سورۃ ۲۴، آیت ۷۷) (۵)۔ سورۃ ۸۲،  
آیات ۱۶ (۷)

تمہم جب جدید سائنس کی روشنی میں نیکھا جائے تو ایک آیت میں یہ بات بہت  
زیادہ دکھانی دے گی کہ یہ وہی اجرام سماوی ہیں جن کو آج ہم سیاروں کے ہم سے جانتے ہیں۔  
سورۃ ۳۷، آیت ۶ میں ہمیں حسب ذیل مضمون دکھانی دیتا ہے۔

إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاوَاءَ الدُّرْجَاتِ بِزِينَةٍ فِي الْكَوَافِيدِ۔

”تحقیق ہم نے آسمان دنیا کو اکب سے زینت دی ہے (سجا یا ہے)“

کیا یہ ممکن ہے کہ قرآن کی عبارت میں آسمان دنیا سے مراد ”نظام“ میں ”لی جائے؟“  
(۸) یہ بات معلوم ہے کہ ہم سے قریب ترین سماوی معروضات میں سوائے سیاروں کے کوئی  
دوسرے مستقل معروضات نہیں ہیں۔ اس نظام میں سورج ہی وہ واحد ستارہ ہے جس کا اپنا نام  
دیا جاتا ہے۔ یہ سمجھنا مشکل ہے کہ اگر اس سے سیارے نہیں تو اور کون سے اجرام مراد ہیں،  
لذا جو ترجیح دیا گیا ہے وہ صحیح معلوم ہوتا ہے اور قرآن مجید ان ہی سیاروں کے وجود کا ذکر کرتا  
ہے جن کا دور جدید میں تین کیا جاتا ہے۔

آسمان دنیا:

قرآن کرم آسمان دنیا کا ان اجرام سماوی کے ساتھ کئی بار حوالہ دیتا ہے جن پر یہ  
مشتمل ہے۔ ان میں اولین سیارے معلوم ہوتے ہیں جیسا کہ ہم ابھی دیکھے چکے ہیں لیکن جب  
قرآن خالص روحانی باتوں کے ساتھ وہ مادی تصورات وابستہ کرتا ہے جو آج جدید سائنس سے

روشنی پا کر ہمارے لئے قابل فہم ہو گئے ہیں تو ان کا مفہوم بھیم سا ہو جاتا ہے۔

اس طرح جس آیت کا حوالہ دیا گیا ہے وہ انسانی سے سمجھ میں آسکتی ہے۔ سوائے بعد کی آیت نمبرے جو اسی سورۃ ۷۳ میں ہے اور جس میں ہر شیطان سرکش کے خلاف ایک حفاظت کا ذکر کیا گیا ہے۔ اسی حفاظت کا پھر سورۃ ۲۱، آیت ۲۲ میں (۹) اور سورۃ ۳۱، آیت ۱۲ میں (۱۰) میں حوالہ دیا گیا ہے۔ چنانچہ ہم بالکل ہی مختلف تم کے بیانات سے دو چار ہو جاتے ہیں۔

علاوہ ازیں ”رجوم شیاطین“ کا جو سورۃ ۷۴، آیت ۵ کے (۱۱) بوجب آسمان دنیا میں ہیں کیا مطلب لیا جائے گا؟ کیا ان روشن اجرام کا جن کا حوالہ اسی آیت میں دیا گیا ہے، ”مولہ بالا نوئے والے ستاروں سے تو کچھ تعلق نہیں ہے؟“

یہ تمام باتیں اس جائزہ کی حدود سے مادراء ہیں۔ اس کا ذکر ہیں بھیل کی غرض سے کر دیا گیا ہے۔ تاہم موجودہ مرحلہ میں یہ معلوم ہو گا کہ سائنسی معلومات کسی ایسے موضوع پر جو فہم انسانی سے مادراء ہے کوئی روشنی نہیں ڈالتی ہیں۔

#### (ج) نظام سماوی:

اس موضوع سے متعلق قرآن جو معلومات فراہم کرتا ہے ان کا تعلق بنیادی طور پر نظام سماں سے ہے۔ تاہم بذات خود نظام سماں سے مادراء جو حادثات رونما ہوتے ہیں ان کے حوالے بھی اس میں موجود ہیں۔ ان کا انکشاف دور جدید میں ہوا ہے۔

سورج اور چاند کے مداروں سے متعلق دونوں ایم آیات موجود ہیں۔

سورۃ ۲۱، آیت ۳۳:-

**وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ النَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ طَكَّلٌ فِي فَلَكٍ يَسْبِحُونَ**

○

”اور وہ اللہ ہی ہے جس نے رات اور دن بنائے اور سورج اور چاند کو پیدا کیا یہ سب اپنے اپنے مداروں پر چل رہے ہیں۔“

سورۃ ۳۲، آیت ۳۰:-

**لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرُ وَلَا الْأَنْيَلُ سَابِقُ النَّهَارِ طَوْكَلٌ فِي**

## فلکِ یسبَحُونَ ۝

”ند سورج کے بس میں یہ ہے کہ وہ چاند کو جا پکڑے اور نہ رات دن پر سبقت لے جاسکتی ہے، ان میں سے ہر ایک اپنے اپنے مدار پر تحریر ہے۔“

اس جگہ ایک اہم حقیقت کا واضح طور پر اظہار کیا گیا ہے۔ وہ ہے سورج اور چاند کے مداروں کا وجود، اس پر مستزد وہ حوالہ ہے جو ان اجرام کے اپنی حرکت سے خلاء میں سفر کرنے کے سلسلہ میں دو گیا ہے (۱۲)۔

ان آیات کے مطالعہ سے ایک مقنی حقیقت بھی ابھر کر سامنے آتی ہے۔ بتایا گیا ہے کہ سورج ایک مدار پر حرکت کر رہا ہے۔ لیکن اس بات کی نشاندہی نہیں کی گئی ہے کہ زمین کے لحاظ سے یہ مدار کونسا ہو سکتا ہے۔ نزول قرآن کے وقت خیال کیا جاتا تھا کہ سورج متحرک ہے اور زمین ساکن۔ یہ زمین کی مرکزیت کا نظام تھا جو بظیموس کے زمانہ سے مقبول چلا آ رہا تھا جو دوسری صدی قبل مسیح کا سائنسدان ہے (۱۳) اور اس کا سلسلہ کو پرنیکس (نکولاوس کو پرنیکس م ۱۵۳۳ء) تک چلا۔ جس کا دور سولہویں صدی عیسوی ہے اگرچہ حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں لوگ اس نظریہ کے حای تھے لیکن قرآن کشمیں میں کہیں بھی اس کا اظہار نہیں ہوا نہ یہاں نہ کہیں اور۔

### چاند اور سورج کے مداروں کا وجود:

علی کے لفظ فلک کا ترجمہ مدار کیا گیا ہے قرآن کے کئی فرانسیسی مترجم اس کا مفہوم ”کر“ بیان کرتے ہیں، کی درحقیقت اس کا ابتدائی مفہوم ہے۔ حمید اللہ اس کا ترجمہ لفظ ”مدار“ کرتے ہیں۔

قرآن کے قدیم ترین کوشش کو اس لفظ نے تشویش میں جلا کر دیا تھا جو چاند اور سورج کے مدار (راستوں) کا تصور قائم نہیں کر سکے تھے اور اس لیے انہوں نے خلاء میں ان کے راست کی کچھ ایسی شکلیں حفظ کر لی تھیں جو یا تو کسی حد تک درست تھیں یا بالکل ہی غلط تھیں۔ جزو بوجگر اپنے ترجمہ قرآن مجید میں اس لفظ کی وہ مختلف النوع تشریحات پیش کرتے ہیں جو دوسروں نے کی ہیں ”ایک تم کا دھرا جو ایک آہنی سلاح کے مثل ہوا ہے جس کے گرد

کوئی کل گھومتی ہے، ایک سماں کرہ، مدار، بروج کی علامتیں، رفتار، لبر.....” لیکن پھر وہ حسب ذیل بیان جو دسویں صدی کے مشور مفسر طبری نے دیا ہے پیش کرتے ہیں۔ ”جب ہمیں کسی بات کا علم نہ ہو تو ہمارا فرض ہے کہ ہم خاموشی اختیار کریں۔“ (۱۱۷×۱۵) اس سے پتہ چلا ہے کہ لوگ سورج اور چاند کے مدار کا یہ تصور حاصل کرنے میں کس قدر ناکام رہے۔ یہ بات بالکل واضح ہے کہ اگر یہ لفظ اس فلکیاتی تصور کو واضح کرتا جو حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں عام تھاتوں ان آیات کی توضیح و تحریخ کرنا انتہائی مشکل ہوتا۔ لہذا قرآن میں ایک بالکل ہی جدید تصور موجود تھا جس کی وضاحت صدیوں بعد تک نہیں کی جاسکی تھی۔

### چاند کا مدار:

آج کل یہ تصور نہایت وسعت سے پھیلا ہوا ہے کہ چاند زمین کا ایک طفیل جرم ہے جو اس کے گرد ۲۹ دن کی مدت میں گردش کر لیتا ہے۔ لیکن اس کے مدار کی مطلقاً مدور شکل میں تھوڑی سی صحت کرنی پڑے گی اس لیے کہ جدید فلکیات اس کے لیے ایک مخصوص مختلف المركبات تجویز کرتی ہے۔ جس کی وجہ سے زمین اور چاند کے درمیان کا فاصلہ (۲۳۰۰۰۰ میل) اس کا محض اوسط فاصلہ ہو جاتا ہے۔

ہم نے صدر میں اس بات کو دیکھا ہے کہ کس طرح قرآن، چاند کی حرکتوں کے مشہدہ کرنے کی افادیت کو وقت کا حساب لگانے کے لیے بیان کرتا ہے (سورہ ۱۰، آیت ۸۔ جس کا حوالہ اس باب کے شروع میں دیا گیا ہے)

یہ نظام اکثر ہمارے اس نظام کے مقابلہ میں دیانتوںی، ناقابل عمل اور غیر سائنسی قرار دیکر تنقید کا ہدف بنایا گیا ہے جس کی بنیاد سورج کے گرد زمین کی گردش پر ہے اور جو فی الوقت یوں لیانی تقویم میں بیان کیا جاتا ہے۔

یہ تنقید حسب ذیل دو آراء کو ہمارے سامنے لاتی ہے:-

الف۔ تقریباً چودہ صدیاں گزریں کہ قرآن جزیرہ نما عرب کے ان پاشندوں کی طرف بھیجا گیا جو وقت کے لیے چاند سے حساب لگانے کے عادی تھے۔ ان کو محض اسی زبان میں مخاطب کرنا مناسب تھا جو وہ سمجھ سکتے تھے اور مکانی اور زمانی حوالے کے نشانات کا

تبیین جس کے وہ عادی تھے اور جو چیز ان کے لیے بالکل موزوں بھی تھیں ان کو الٹ رہنا مناسب نہیں تھا، یہ معلوم ہے کہ حرمائیں رہنے والے لوگ مشاہدات فلکی میں کتنے ماہر ہوتے ہیں، وہ ستاروں کی مدد سے جماز رانی کرتے تھے اور چاند کی شکلوں سے وقت بتا دیتے تھے۔ ان کے لیے وہی ذرائع سب سے زیادہ سل اور بھروسہ کے قبل تھے۔

ب۔ اس میدان میں ماہرین کو چھوڑ کر اکثر لوگ یولیانی اور قمری تقویم کے مابین تعلق کے بارے میں ناقف ہیں۔ ۲۳۵ قمری میںنے ۳۲۵ دن کے ۱۹ یولیانی سالوں سے پوری مطابقت رکھتے ہیں۔ پھر ہمارے ۳۶۵ دن والے سال کا طول بھی کامل نہیں ہے کیونکہ اس کی ہر چار سال کے بعد صحیح کرنی پڑتی ہے۔ قمری تقویم میں یہی واقعہ ہر ۱۹ سال (یولیانی) کے بعد روپنا ہوتا ہے۔ اس کو مثالی دور کہا جاتا ہے جو یونانی ہیئت والان میان (۱۳) کے نام پر ہے جس نے پانچویں صدی قبل مسیح میں مشی اور قمری وقت کے درمیان اس صحیح تعلق کو دریافت کیا تھا۔

#### ۲۔ سورج:

سورج کے مدار (۱۵) کا تصور کرنا مشکل ہے اس لیے کہ ہم اپنے نظامِ شمسی پر جو ہمارے گرد قائم ہے۔ غور کرنے کے عادی ہیں۔ قرآن کی آیت کو سمجھنے کے لئے ہمیں اپنی کمکشی میں سورج کی جائے وقوع کو سمجھنا پڑے گا اور اس لیے ہمیں جدید سائنسی نظریات کی طرف رجوع کرنا ہو گا۔

ہماری کمکشی میں ستاروں کی نہایت کثیر تعداد ہے۔ یہ ستارے اس طرح خلاء میں بکھرے ہوئے ہیں کہ ان سے ایک ایسی طشتی بن گئی ہے جس کی دیابت کنارے کے مقابلہ میں مرکز پر نیادہ ہے اس میں سورج کی جائے وقوع کچھ ایسی ہے کہ یہ اس طشتی کے مرکز سے کافی ہٹا ہوا ہے۔ کمکشی اپنے محور کے جو خود اس کا مرکز ہے، گرد گوم رہی ہے۔ نتیجتھے سورج بھی اس مرکز کے گرد ایک دور مدار پر گردش کر رہا ہے۔ جدید فلکیات نے اس کی تفصیلات معلوم کی ہیں۔ ۱۹۱۴ء میں شیلے نے سورج اور ہماری کمکشی کے مرکز کے درمیان کے

فائلہ کا اندازہ ملکوپارسک (۱۲) لگایا ہے۔ جس کو اگر میلوں میں ظاہر کیا جائے تو ۲ کا ہندسہ لکھ کر  
۷۰۰ مفرغ لگانے ہوں گے، اپنے محور پر ایک چکر مکمل کرنے کے لیے لکھاں اور سورج کو اندازا  
۲۵۰ میلن سال (۲۵ کروڑ سال) لگیں گے، سورج اس کی تجھیل میں ۵۰ میل فی سینٹ کے حساب  
سے مسافت طے کرتا ہے۔

ذکور ہلا سورج کی مداری حرکت ہے جس کا حوالہ قران مجید نے پہنچ دیا ہے۔ اس  
گردش کے وجود اور تفصیلات کی دریافت جدید علم دینت کی کامرانیوں میں سے ایک ہے۔

## خلا میں چاند اور سورج کی حرکتوں کا ان کی اپنی گردشوں کے لحاظ سے حوالہ

یہ تصور قرآن کے ان تراجم میں دکھائی نہیں دتا جو علماء نے کیے ہیں، چونکہ موخر  
الذکر حضرات کو فلکیات کے بارے میں کوئی معلومات نہیں تھیں، لہذا انہوں نے عربی کے اس  
لفظ کا جو اس حرکت کو بیان کرتا ہے ترجمہ ایک ایسے لفظ سے کیا ہے جس کا مفہوم ہے تمثیل۔ یہ  
بات انہوں نے دونوں ترجموں یعنی فرانسیسی اور قابل ذکر عبد اللہ یوسف علی کے انگریزی ترجمہ  
میں کی ہے۔ (۱۷)

عربی کے اس لفظ کے لیے جو اسی حرکت کو ظاہر کرے جو کسی جسم کی ذاتی تحریک  
سے پیدا ہو فہل "نفع" استعمال ہوتا ہے (دونوں آیتوں میں لفظ مسجون استعمال ہوا ہے) اس  
فہل کے تمام مقایم ایسی حرکت پر دلالت کرتے ہیں جو ایک جنبش کے ساتھ وابستہ ہے جس کا  
صدر جسم زیر بحث سے ہوتا ہے۔ اگر حرکت پانی کے اندر ہو تو اس کو "تیرنا" کہتے ہیں، اگر یہ  
حرکت زمین پر ہو تو یہ کسی شخص کی اپنی ناگلوں کے عمل سے ہوتی ہے۔ جو حرکت خلاء میں ہوتی  
ہے تو یہ بات سمجھنا مشکل ہو جاتا ہے کہ جو معنی اس لفظ پر دلالت کرتے ہیں، ان ابتدائی معنوں  
کو چھوڑ کر کیسے کوئی اور مفہوم اس کا لیا جاسکتا ہے۔ چنانچہ حسب ذیل وجوہ کی بناء پر غلط ترجمہ  
کرنے کی کوئی ضرورت معلوم نہیں ہوتی۔

چاند اپنی محور کے گرد اپنی یوں سیہ گردش کو اتنے ہی وقت میں پورا کر لیتا ہے جتنے وقت میں وہ زمین کے گرد چکر لگاتا ہے لیتی ۲۹ ۱/۲ دن (تقرباً) خط استواء اور قطبین پر اس کی گردش میں بعض اختلافات ہیں (یہاں ہم ان اختلافات کی گرامی میں نہیں جائیں گے) لیکن جمیع طور پر سورج میں گردش محوری کے سبب ایک تحریک پیدا ہوتی ہے۔

لہذا ایسا معلوم ہوتا ہے کہ قرآن میں ایک باریک سابقی فرق سورج اور چاند کی اپنی گردشوں میں بتایا گیا ہے دونوں اجرام سماوی کی ان گردشوں کی توثیق جدید سائنس کی تحقیقات سے ہو گئی ہے اور یہ بات ناقابل فرم ہے کہ ساتویں صدی عیسوی کا کوئی شخص جو اپنے زمانہ میں کتنا بھی ذی علم رہا ہو (اور حضرت محمد ﷺ پر یہ بات یقیناً صادق نہیں آتی) ان باتوں کو سمجھ سکے۔

اس نظریہ پر قدیم زمانہ کے ان عظیم مفکرین کی مثالیں پیش کر کے بعض اوقات بحث کی جاتی ہے جنہوں نے مسلم طور پر بعض ان باتوں کی تسلیگوئی کر دی تھی جن کی تصدیق جدید سائنس سے ہو گئی ہے۔ پھر یہ کہ وہ سائنس کے استنباط و اخراج پر بھی انعامار نہیں کر سکتے تھے۔ ان کا طریقہ عمل زیادہ ترقیاتیانہ استدلال پر مبنی تھا جنچانچہ فیٹاغورٹ کے ملک کے مانے والوں کے معاملہ کو اکثر پیش کیا جاتا ہے۔ جسمی صدی قبل مسح میں انہوں نے زمین کے اپنے محور پر گردش اور سیاروں کے سورج کے گرد چکر لگانے کے نظریہ کی حمایت کی تھی۔ اس نظریہ کی جدید سائنس نے تصدیق کر دی ہے۔ اس کا مقابلہ فیٹاغورٹی ملک رکھنے والوں کے نظریہ سے کرنے کے بعد حضرت محمد ﷺ کے بارے میں اس نظریہ کو پیش کرنا آسان ہو جاتا ہے کہ آپ ایک ایسے روشن خیال مفکر تھے جنہوں نے ان باتوں کو، جن کا اکٹھاف جدید سائنس صدیوں بعد کرنے والی تھی، خود سوچ لیا ہو گا۔ (۱۸) لیکن یہ قیاس آرائیاں کرتے وقت لوگ اس دلائل کے درسرے پہلو کو قطعاً فراموش کر دیتے ہیں کہ جو ان قلمیاتیانہ دلائل کو پیش کرنے کے لئے حکماء نے پیدا کیا تھا، یعنی وہ فاحش قلطیاں جو ان کے کام کو درہم کر دیتی ہیں۔ مثال کے طور پر یہ بات یاد رکھنی پڑے گی کہ فیٹاغورٹی ملک رکھنے والے اس نظریہ کی بھی حمایت کرتے تھے جس کی رو سے سورج خلاء میں ایک جگہ جماعت ہے وہ اس کو کائنات کا مرکز قرار دیتے تھے اور ایک ایسے نظام سماوی کا تصور پیش کرتے تھے جس کا مرکز سورج ہے۔ زمانہ قدم

کے عظیم مفکرین کی تحریروں میں یہ بات بہت عام ہے کہ وہ کائنات کے بارے میں معقول اور  
نامعقول خیالات کو طاولتیے ہیں۔ ان انسانی تحریروں کی عظمت اسی بات میں ہے کہ ان میں ایسے  
ترقی یافتہ تصورات شامل ہیں لیکن ان کی بناء پر ہمیں ان غلط تصورات کو نظر انداز نہیں کر سکتا  
چاہیے۔ جو انہوں نے ہمارے لیے چھوڑے ہیں۔ ایک کلیتہ سائنسی نقطہ نظر سے لیگی وہ بات  
ہے جو ان کی تحریروں کو قرآن سے نمیزوں ممتاز کرتی ہے۔ موخر الذکر میں کئی ایسے موضوعات کا  
حوالہ ہے جن کا جدید معلومات سے گمراہی ہے اور ان میں سے کسی میں بھی ایسا کوئی بیان نہیں  
ہے جو دور جدید کی سائنس کے قائم کردہ کسی نظریہ کی تردید کرتا ہو۔

### دن اور رات کا تواتر:

جس زندگی میں یہ خیال کیا جاتا تھا کہ زمین کائنات کا مرکز ہے اور سورج اس کے لحاظ  
سے حرکت کر رہا ہے تو کوئی شخص رات اور دن کے تواتر پر گفتگو کرتے وقت سورج کی گردش  
کا حوالہ دینے سے کیسے چوک سکتا تھا؟ لیکن اس بات کا ذکر قرآن میں نہیں ہے اور اس مضمون  
کو حسب ذیل طریقہ سے بیان کیا گیا ہے۔

سورة ۷۴، آیت ۵۳:-

**يَغْشِيَ الَّيْلَ النَّهَارَ يَظْلِمُهُ حَيْثُنَا<sup>۱</sup>**

”جو اللہ تعالیٰ رات کو دن پر ڈھانک دیتا ہے اور پھر دن رات کے پیچے دوڑتا چلا آتا  
ہے۔“

سورة ۳۶، آیت ۷۳:-

**وَإِذَا لَهُمُ الَّيْلَ مُطْسَلُخٌ وَنِسْلَخٌ وَنِتَّهَارٌ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ<sup>۲</sup>**

”ان کے لیے (بھی) نوع انسان کے لیے (ایک اور ثالثی) رات ہے۔ ہم اس کے اوپر  
سے دن ہٹا دیتے ہیں تو ان پر انہیں راچھا جاتا ہے۔“

سورة ۳۶، آیت ۲۹:-

**أَلَمْ تَرَأَنَ اللَّهُ يَوْلِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيَوْلِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ<sup>۳</sup>**

”کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ اللہ تعالیٰ رات کو دن میں پروتا ہوا لے آتا ہے اور دن کو

رات میں فلم کر دیتا ہے۔؟“

سورہ ۳۹، آیت ۵:-

**يَكْتُرُ الَّيلَ عَلَى النَّهَارِ وَيَكْتُرُ النَّهَارَ عَلَى الْأَيَّامِ۔**

”وہی (اللہ تعالیٰ) رات کو دن پر لپیٹتا ہے اور دن کو رات پر لپیٹتا ہے۔“

پہلی آیت جو نقل کی گئی ہے اس کی تعریف کی کوئی ضرورت نہیں ہے، دوسری مخفی ایک مثال اور نثانی پیش کرتی ہے۔

خاص طور پر تیری اور چوتھی آیات جو یہاں نقل کی گئی ہیں تعریف کے اس عمل کے لیے بالخصوص رات کے دن پر لپٹنے اور دن کے رات پر لپٹنے کے لیے دلچسپ مواد فراہم کرتی ہیں سورہ ۳۹، آیت ۵

لفظ ”لپٹنا“ جیسا کہ فرانسیسی ترجمہ از آر بلا شیر میں ہے۔ عربی لفظ ”کَوَز“ کا، بترن ترجمہ ہے۔ اس فعل کے ابتدائی معنی ہجڑی کا سر کے گرد لپٹنا نہیں، لپٹنے کا تصور اس لفظ سے دوسرے دیگر معناہیں میں قائم رکھا گیا ہے۔

لیکن حقیقتاً خلا میں کیا واقعہ رونما ہوتا ہے؟ امریکی ہوا بازوں نے اپنے خلائی جہازوں سے دیکھا ہے اور فوٹو بھی اس چیز کے زمین سے بہت فاصلہ پر یعنی چاند سے کھینچے ہیں اور اس نے دیکھا کہ سورج کس طرح مستقل طور پر زمین کی سطح کے نصف کو جو اس کی طرف ہوتا روشن کر دیتا ہے اور کہ کا دوسرا نصف تاریکی میں ہوتا ہے۔ زمین اپنے محور پر گردش کرتی ہے اور روشنی وہی رہتی ہے۔ چنانچہ نصف کہ کی محل کا کچھ رقبہ چوہیں گھنٹے میں زمین کے چاروں طرف ایک چکر لگایتا ہے جب کہ دوسرا نصف کہ جو تاریکی میں رہ چکا ہے وہ بھی وہی چکر اتنے ہی وقت میں پورا کر لیتا ہے۔ رات اور دن کے اس مستقل دور کو قرآن میں نہایت واضح طور پر بیان کیا گیا ہے۔ اس تصور کو گرفت میں لے لینا آج کل فلم انسانی کے لیے آسان ہے اس لیے کہ سورج کے اضافی طور پر غیر متحرک ہونے اور زمین کے گردش کرنے کا ہمیں اس وقت تصور ہے۔ متواتر لپٹنے کا یہ عمل بیشول ایک علاقہ کے دوسرے میں پروئے جانے کا سلسلہ قرآن میں بالکل اس طرح بیان ہوا ہے گویا اس وقت زمین کی گولائی کا نظریہ پلے سے ماں لیا گیا تھا۔ حالانکہ حقیقتاً یہ بلت نہیں تھی۔

دن اور رات کے تواتر پر جو خیالات ظاہر کیے گئے ہیں اس کے بازے میں قرآن کم کی بعض آیات کے حوالے سے مزید یہ خیال بھی پیش کرنا پڑے گا کہ ایک سے زیادہ مشرق ہیں اور ایک سے زیادہ مغرب۔ یہ خالص بیان کی دلچسپی کے لیے ایک چیز ہے، اس لیے کہ یہ حاویت انتہائی درجہ کے عام مشاہدات پر مبنی ہیں۔ یہاں اس خیال کو محض اس مقصد سے پیش کیا گیا ہے کہ اس موضوع پر قرآن جو کچھ بیان کرنا چاہتا ہے اس کو امکانی حد تک دینا تاریخ سے دہرا دیا جائے۔

ذیل میں مثالیں دی جاتی ہیں:

سورۃ م۷۰، آیت ۳۰ میں یہ عبارت ہے۔

**فَلَا أُقْسِمُ بِرَبِّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ إِنَّا لَقَدِيزُونَ ۝ عَلَىٰ أَنْ تُبَدِّلَ خَيْرًا مِنْهُمْ**

”میں فرم کھاتا ہوں مشرقوں اور مغروں کے مالک کی ہم اس پر قادر ہیں کہ ان کی جگہ ان سے بہتر لوگ لے آئیں۔“

سورۃ ۵۵، آیت ۷۶ میں یہ مضمون اس طرح ہے۔

**رَبُّ الْمَشْرِقِينَ وَرَبُّ الْمَغْرِبِينَ**

”دو مشرقوں کے مالک اور دو مغروں کے مالک“

سورۃ ۳۳، آیت ۳۸ میں دونوں طرفوں کے درمیان فاصلہ کا حوالہ دیا گیا ہے۔

**حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ نَا قَالَ يَلِيثَ يَبْنِي وَيَتَنَكَ بَعْدَ الْمَشْرِقِينَ فِي نَسْقِ الْقَرِينِ ۝**

”یہاں تک کہ جب یہ شخص ہمارے یہاں پہنچے گا تو کے گا“ کاش میرے اور تمیرے درمیان مشرق و مغرب کا بعد ہوتا، تو بدترین ساقی تکلا۔“

کوئی شخص جو طلوع شمس اور غروب شمس کا بغور مشاہدہ کرتا ہے وہ جانتا ہے کہ موسم کے مطابق سورج مشرق کے مختلف نقطوں سے لکھتا ہے اور مغرب کے مختلف نقطوں پر ڈوٹتا ہے ہر دوافق پر اس کے میلانات ان انتہائی حدود کا تعین کرتے ہیں جو دو مشرقوں اور دو مغروں کی نشاندہی کرتی ہیں اور ان کے درمیان وہ نقطے ہیں جن کا تعین پورے سال کے دوران کیا جاتا ہے ”واقعہ یہاں بیان کیا گیا ہے وہ نہایت عام ہے۔ لیکن اس باب میں جو باتیں

زیادہ توجہ کی مستحق ہیں۔ وہ دیگر عنوانات ہیں جو بیان کیے جاتے ہیں اور جن میں قرآن میں بیان کردہ فلکی واقعات کا بیان جدید تحقیقات سے پوری مطابقت رکھتا ہے۔

#### (د) آسمانوں کا ارتقاء:

کائنات کی تشکیل کے جدید نظریہ کو ذہن نشین کرنے کے بعد اس ارتقاء کا حوالہ دیا گیا تھا جو ابتدائی سدیم سے شروع ہو کر رونما ہوا، پھر کمکشاوں اور ستاروں کی تشکیل اور (نظام شمسی کے لیے) اس کے ارتقاء کے کسی مرحلہ میں سورج سے شروع ہو کر سیاروں کا ظثور ہوا۔ جدید تحقیقات سے ہماری رہنمائی اس تھیں تک ہوتی ہے کہ نظام شمسی اور زیادہ عمومیت کے ساتھ خود کائنات میں یہ ارتقاء ہو ز جاری ہے۔

کوئی شخص جو ان خیالات و نظریات سے باخبر ہے، قرآن میں پائے جانے والے انبیانات سے ان چیزوں کا موازنہ کرنے میں کیسے ناکام رہ سکتا ہے جن میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ کا اظہار ہوتا ہے۔

قرآن ہمیں بار بار اس بات کی یاد دہانی کرتا ہے کہ **كُلٌّ يَجْرِي لِأَجْلٍ مُّسْمَى**  
”اس سارے نظام کی ہر چیز ایک وقت مقرر تک کے لیے چل رہی ہے“

یہ فقرہ سورۃ ۳۱، آیت ۲؛ سورۃ ۳۵، آیت ۲۹؛ سورۃ ۳۹، آیت ۱۳؛ سورۃ ۳۶، آیت ۵ میں دکھائی دیتا ہے۔

اس کے علاوہ ”ٹھکانے“ کا تصور ایک منزل کے نظریہ کے ساتھ وابستہ کر کے سورۃ ۳۶، آیت ۳۸ میں ظاہر کیا گیا ہے۔

**وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقْرِّلَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْغَرِينَ الْعَلِيمِ** (اور سورج اپنے ٹھکانے کی سمت دوڑا چلا جا رہا ہے۔ یہ زیر دست علیم ہستی کا باندھا ہوا حساب ہے)۔  
ٹھکانا لفظ ”مستقر“ کا ترجمہ ہے اور اس میں کوئی شک نہیں کہ ایک ٹھیک ٹھیک جگہ کا تصور اس سے وابستہ ہے۔

جب ان بیانات کا مقابلہ جدید سائنس کی مصدقہ معلومات سے کیا جاتا ہے۔ تو پہ چلتا ہے کہ یہ بیانات اس معلومات کی کیسی ترجیحی کرتے ہیں۔

قرآن مجید سورج کے ارقاء کے لئے ایک انجام کا تعین کرتا ہے اور ساتھ ہی ایک شکل کے کاپے رہتا ہے اس میں چاند کے لئے بھی ایک شکل کے کا تعین کیا گیا ہے۔ ان بیانات کے مکملہ مقابیم کو سمجھنے کے لئے ہمیں یہ بات یاد رکھنی پڑے گی کہ جدید معلومات ستاروں کے ارقاء کے بارے میں بالعموم اور سورج کے بارے میں بالخصوص کیا ہے اور (اگر اس کو توسعہ دی جائے تو) اجرام سماوی کے متعلق جو خود بخود اس کی معیت میں خلاء کے اندر سفر کر رہے ہیں جن میں چاند بھی شامل ہے، اس سے ہمیں کیا اطلاع ملتی ہے۔

سورج ایک ستارہ ہے جو تقریباً ۳۱/۲ ارب سال پرانا ہے جیسا کہ ماہرین نجی طبیعت کا خیال ہے۔ دیگر تمام ستاروں کی طرح اس کے ارقاء میں بھی ایک مرحلہ کا تعین کرنا ممکن ہے، فی الوقت سورج اپنے ابتدائی مرحلہ میں ہے جس کی خصوصیت یہ ہے کہ ہائیڈروجن کے جو ہرثُوت پھوٹ کر ہیلیم کے جو ہوں میں تبدیل ہو رہے ہیں۔ نظری طور پر کہ سکتے ہیں کہ ان حلبات کے بوجب جن کے مطابق اس قسم کے ستاروں کے ابتدائی مرحلہ کے لئے مدت بھوئی طور پر دس ارب سال قرار دی جاتی ہے۔ اس کے موجودہ مرحلہ کو اختتام تک پہنچنے کے لئے مزید ۱۵۱/۲ ارب سال لگنے چاہئیں، یہ بات دوسرے ستاروں کے سلسلہ میں پلے ہی ظاہر کی جائیگی ہے کہ اس مرحلہ سے ایک دوسرا دور شروع ہوتا ہے جس کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں ہائیڈروجن کی ہیلیم میں تبدیلی کا عمل تکمیل ہو چکتا ہے جس کے نتیجہ میں سورج کے بیرونی پرتوں کا پھیلاوا اور اس کے ٹھنڈے ہونے کا عمل ٹھوپ زیر ہوتا ہے، آخری مرحلہ وہ ہے جب اس کی روشنی بہت گھٹ جاتی اور کثافت بے حد بڑھ جاتی ہے، یہ بات اس نوع کے ایک ستارے میں دکھائی دیتی ہے جس کو سفید بونا کہتے ہیں (۱۹)

ذکورہ پلا کاربنیں صرف اس لئے دیکھی کی چیز ہیں کہ ان سے اس زمان کا کچھ موئی اندازہ ہو جاتا ہے جس کا اس مسئلے سے تعلق ہے لیکن اس سلسلہ میں خاص بات جو یاد رکھنے کی ہے وہ ہے ارقاء کا تصور۔ جدید معلومات سے ہمیں یہ ہمکوئی کرنے میں مدد ملتی ہے کہ چند ارب سالوں میں نظام شمسی کی وہ حالت قائم نہیں رہے گی جو آج ہے۔ دوسرے ستاروں کی طرح جن کی تبدیلیوں کا ان کے آخری مرحلہ تک پہنچنے کا حساب لگایا جا چکا ہے۔ سورج کے اختتام کی بھی ہمکوئی کرنا ممکن ہو گیا ہے۔

دوسری آیت جو اوپر درج کی گئی ہے (سورہ ۳۶، آیت ۳۸) سورج کے اپنے منتظر (ٹھکانے) کی جانب رواں دوال ہونے کی طرف اشارہ کرتی ہے۔

جدید فلکیات نے اس کا ٹھیک ٹھیک تعین بھی کر لیا ہے اور اس کو راس اشمس (سورہ امیکس) کا نام بھی دے دیا گیا ہے۔ فی الحقیقت نظامِ شمسی خلاف میں ایک ایسے نقطے کی جانب رواں ہے۔ جو مجمع النجوم الجاث (الف ثلیاث) میں واقع ہے اور جس کی صحیح جگہ کا پوری طرح تعین کر لیا گیا ہے۔ اس بات کا پتہ چلا لیا گیا ہے کہ یہ ۲۲ میل فی سینٹ (۳۳۲۰۰ میل فی گھنٹہ) کی رفتار سے حرکت کر رہا ہے۔

یہ تمام فلکیاتی معلومات اس بات کی مستحق ہیں کہ ان کو قرآن کی ان دونوں آیتوں کے سلسلہ میں پیش کیا جائے۔ اس لئے کہ یہ بیان کرنا ممکن ہے کہ یہ آیات جدید سائنسی معلومات کے ساتھ پوری طرح مطابقت رکھتی ہوئی معلوم ہوتی ہیں۔

### کائنات کا پھیلاؤ:

کائنات کا پھیلاؤ جدید سائنس کی سب سے مرعوب کن دریافت ہے۔ اس وقت یہ ایک نہایت محکم تصور ہے اور بحث صرف اس بات پر مرکوز ہے کہ یہ امر کس طرح انجام پا رہا ہے۔

اس بات کی جانب پسلے پہل اضافت کے عام نظریہ نے ذہن کو خخل کیا تھا اور اب کہکشاںی بیٹ کے جائزے کے بعد علم طبیعت سے اس کی تائید ہو رہی ہے، ان کی بیعت کے سرخ حصہ کی جانب باقاعدہ حرکت کی تشریع اس نظریہ کی مدد سے کی جا سکتی ہے کہ ایک کہکشاں دوسری سے دور ہتھی جا رہی ہے اس طرح کائنات کی جسمات بھی غالباً یوہ حصی جا رہی ہے اور کہکشاںیں ہم سے جتنی دور ہیں اتنا ہی یہ اضافہ بھی زیادہ ہوتا جائے گا۔ جن رفتاروں سے یہ اجسام سماںی حرکت کر رہے ہیں، اس سلسلہ پھیلاؤ کے دوران وہ روشنی کی رفتار کی کروں سے گزر کر اس سے بھی زیادہ رفتاروں میں خخل ہو جائیں گی۔ (۲۰)

قرآن کی مندرجہ ذیل آیت کا (سورہ ۵، آیت ۷۷) جس میں باری تعالیٰ ہم کلام ہے، شاید جدید خیالات سے موازنہ کیا جاسکے۔

وَالسِّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِإِذْوَانَ الْمُؤْسَعَوْنَ ۝

”آسمان کو ہم نے اپنے زور سے بنایا ہے اور ہم اس میں توسعہ کر رہے ہیں۔“

”آسمان“ لفظ ”سما“ کا ترجمہ ہے اور یہ قطعی طور پر ماورائے ارضی عالم ہے جو ہمارے مقصود ہے۔

”ہم اس میں توسعہ کر رہے ہیں“ ترجمہ ہے ”موسون“ کا جو فعل ”واسع“ کا حال استہراری کا جمع کا صینہ ہے۔ واسع کے معنی وسیع کرنا ہیں، یعنی زیادہ کثادہ اور وسعت دیا ہوا، پھیلا ہوا۔

بعض مترجمین جو موخر الذکر مفہوم کو سمجھنے سے قاصر تھے، ایسے ترجیح کرتے ہیں جو میرے نزدیک غلط ہیں۔ مثلاً ہم فیاضی کے ساتھ عطا کرتے ہیں ”(آر بلیشور) دوسرے اس مفہوم کی طرف اشارہ تو کرتے ہیں لیکن صاف کرنے میں پچھاہٹ محسوس کرتے ہیں۔ حیدر اللہ اپنے ترجمہ قرآن میں آسانوں اور خلاء کی توسعہ کا ذکر تو کرتے ہیں لیکن ساتھ ہی ایک سوالیہ نشان کا اضافہ کر دیتے ہیں۔ آخر میں وہ لوگ ہیں جو صدقہ سائنسی رائے سے اپنی تفسیروں کو تصویریں پہنچاتے اور وہ مفہوم بیان کرتے ہیں۔ جو اور پر دیا گیا ہے۔ یہ بات ”تفہیب“ کے معاملہ میں صحیح ہے جو اسلامی امور کی اعلیٰ کو نسل قاہرو نے مرتب کی ہے اس میں کلیئے غیر مصمم الفاظ میں کائنات کے پھیلاؤ کا ذکر کیا گیا ہے۔

### (ا) خلاکی تفسیر: (۲۱)

اس نقطہ نظر سے قرآن کی تین آئیتوں پر ہماری پوری توجہ مرکوز ہونی چاہیے، ان میں سے ایک بغیر کسی ابہام کے اس بات کا اظہار کرتی ہے کہ انسانوں کو اس میدان میں کیا جائز حاصل کرنی چاہیے اور کیا وہ حاصل کرے گا۔ باقی دو میں اللہ تعالیٰ مذکورین کہہ کی خاطر فرماتا ہے کہ انھیں کس قدر حیرت ہوگی اگر وہ خود کو آسانوں کی بلندیوں تک پہنچا سکے وہ ایک تمثیل رکتا ہے جس کو موخر الذکر محسوس نہیں کرے گا۔

(ا) ان آیات میں سے سب سے پہلی سورت ۵۵ کی آیت ۳۳ ہے:-

يَمْعَشُ الرِّجْنَ وَالْأَنْسِ إِنْ اسْتَقْلَعُتُمْ أَنْ تَنْهَلُوا مِنْ أَقْطَارِ السَّمَوَاتِ

وَالْأَرْضِ فَانْفَدُوا طَلَّا تَنْفَدُونَ إِلَّا إِشْلَطْنِ ۝

”اے گروہ جن و انس، اگر تم نہیں اور آسمانوں کی سرحدوں سے نکل کر بھاگ سکتے ہو تو بھاگ دیکھو، نہیں بھاگ سکتے۔ اس کے لئے بڑی قوت کی ضرورت ہے۔“ (۲۲)

جو ترجمہ میں دیا گیا ہے اس کے لئے کچھ تحریجی رائے زندی درکار ہے۔

(ا) لفظ ”اف“ انگریزی میں اور لفظ ”اگر“ اردو میں ایک ایسی شرط ہے جس کا انحصار ایک امکان پر اور قبل حصول یا ناقابل حصول مفروضہ پر ہے۔ عربی ایک ایسی زبان ہے جو اس شرط کے جو بے انتہا واضح ہے، نہایت نازک فرق کو پیش کر سکتی ہے وہاں ایک لفظ (اذا) امکان کو ظاہر کرنے کے لیے ہے، ایک دوسرا لفظ (ان) قبل حصول مفروضہ کو اور ایک تیسرا لفظ (او) ناقابل حصول مفروضہ کو۔ زیر غور آیت میں ایک قبل حصول مفروضہ ہے جس کو لفظ (ان) سے ظاہر کیا گیا ہے۔ لہذا قرآن ایک مرکی عمل پذیری کے مادی امکان کو سمجھاتا ہے۔ یہ دسیں لسانی فرق اس خالص صوفیانہ توضیح و تشریح کو قواعد کے ذریعہ مسترد کر دیتا ہے۔ جو کچھ لوگوں نے (بالکل غلط طریقہ سے) اس آیت کی، کی ہے۔ (۲۳)

(ب) خدا جن و انس کو مخاطب کر رہا ہے اور بنیادی طور پر یہ تمثیلی صورتیں نہیں

ہیں۔

(ج) گھستایا آرپار جانا۔ فعل ”نَفَذَ“ کا ترجمہ ہے جس کے بعد حرفا جار ”من“ آیا ہے۔ ”قاضی مرکسی“ کی لغت کے بحسب اس محاورہ کا مطلب ہے ”آرپار جانا اور کسی جسم کے دوسری طرف نکل جانا“ (مثلاً کوئی تیر جو دوسری طرف نکل آئے) لہذا یہ لفظ اقطار زیر غور میں نہایت گرے نفوذ اور ظہور پر دلالت کرتا ہے۔

(د) قوت (سلطان) ان لوگوں کو حاصل کرنا ہوگی اور یہ کار عظیم بظاہر قادر مطلق کی قدرت سے انجام پائے گا۔ (۲۴)

اس بات میں کوئی عکس نہیں رہ جاتا کہ یہ آیت اس امکان کو ظاہر کرتی ہے کہ ایک دن انسان وہ مقصد حاصل کر لے گا جس کو آج ہم (غالباً غیر موزوں طریقہ پر) ”خلا کی تسبیح“ کا نام دیتے ہیں۔ یہاں یہ بات ذہن نہیں کر لئی جا سکی کہ قرآن کا مننہ صرف اقطار ال السَّمَاوَاتِ کے بیچ سے نفوذ کی پیشینگوئی کرتا ہے بلکہ ”ارض“ کے بیچ سے بھی نکل جانے

یعنی اس کی گرامیوں کی دریافت کا بھی پتہ رہتا ہے۔

(۳) دوسری دو آیتیں سورہ ۱۵ سے ملی گئی ہیں (آیت ۱۳ اور آیت ۱۵) اللہ تعالیٰ مشرکین کم سے ارشاد فرماتا ہے جیسا کہ مولا بالا سورہ میں اس عبارت کے سیاق سے پتہ چلتا ہے۔

وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُّوا فِيهِ يَنْعَزُونَ ۝ لَقَالُوا إِنَّمَا  
شَكِّرْتُ أَبْصَارُنَا بِأَنْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ ۝

(ترجمہ) اگر ہم ان پر آسمان کا کوئی دروازہ کھول دیتے اور وہ دن دھائی سے اس میں چڑھنے بھی لگتے تب بھی وہ یہی کہتے کہ ہماری آنکھوں کو دھوکا ہو رہا ہے بلکہ ہم پر جادو کر دیا گیا ہے۔

مذکورہ بالا بیان سے ایک عجیب و غریب نظارہ پر تحریر کا اظہار کیا گیا ہے۔ یہ نظارہ اس سے مختلف ہے جو کوئی بشرطی میں لاسکتا ہے۔

شرطیہ جملہ یہاں لفظ ”لو“ سے شروع کیا گیا ہے جس میں ایک ایسے مفروضہ کا اظہار ہے جو ان لوگوں کے لیے کبھی حقیقت کا جامہ نہیں پہن سکتا تھا جن کا ان آیات میں ذکر ہے۔ لہذا جب خلاء کی تغیری پر سنتگو کی جاتی ہے تو ہمیں قرآن کے متن میں دو عبارتیں ملتی ہیں ان میں سے ایک وہ ہے جو اس بات کی اطلاع دیتی ہے جو فہم و ذکا کی ان قوتوں کی بدولت جو اللہ تعالیٰ انسان کو عطا کرے گا حقیقت بن کر سامنے آجائے گی۔ دوسری اس واقعہ کا ذکر کرتی ہے جو مشرکین کے مشاہدہ میں کبھی نہیں آئے گا۔ لہذا یہ شرط کی وہ نوعیت ہے جو کبھی حقیقت کے لباس میں جلوہ گر نہیں ہو گی تاہم اس واقعہ کو دوسرے لوگ دیکھیں گے جیسا کہ مذکورہ بالا پہلی آیت میں بتایا گیا ہے۔ اس میں ان غیر متوقع مناظر پر انسانی رو عمل کا ذکر کیا گیا ہے جو خلا کے مسافروں کے مشاہدہ میں آئیں گے، ان کی بہوت و مسحور بیانی جیسی کہ خدا بادہ کی حالت میں ہوتی ہے اور سحرزدگی کا احساس.....

یہ ٹھیک وہی چیز ہے جس کا تجربہ ۱۹۷۱ء میں دنیا کے گرد پہلی انسانی خلائی پرواز کے وقت سے خلا بازوں کو ہوا ہے۔ یہ بات بطور حقیقت نفس الامری معلوم ہوتی ہے کہ کس طرح جب کوئی شخص کرہ پاد میں کچھ بلندی پر پہنچ جاتا ہے تو آسمان اس طرح نیلگوں دھکائی نہیں دیتا

جس طرح کہ اس کا ہمیں زمین سے مشاہدہ ہوتا ہے۔ یہ نیلگوئی نتیجہ ہے اس چیز کا کہ کرہ باد کے طبقات سورج کی روشنی کو جذب کر لیتے ہیں۔ زمین کے کرہ باد سے اوپر خلائیں پہنچ جانے والے انسان کو ایک سیاہ آسمان کا مشاہدہ ہوتا ہے۔ اور زمین ایک نیلے رنگ کے ہالے میں لپٹی ہوتی دکھائی دیتی ہے جس کا سبب زمین کے کرہ باد کی روشنی کو جذب کر لینے کا حادثہ ہوتا ہے لیکن چاند کا کوئی کرہ باد نہیں ہے اور اس لیے کرہ ارض آسمان کے سیاہ پس مظہر میں اپنے اصلی رنگوں کے ساتھ دکھائی دیتا ہے لہذا یہ ایک بالکل ہی نیا مظہر ہوتا ہے جو خلائیں انسان کی آنکھوں کے آگے آتا ہے۔ موجودہ دور کے انسان کے لیے اس مظہر کے فنوجراف نمایت معروف ہے ہیں۔ یہاں پھر یہ بات مشکل ہو جاتی ہے کہ جب قرآن کے متون کا جدید سائنس کی معلومات سے مقابلہ کیا جائے تو ان بیانات کو دیکھ کر کوئی شخص متاثر نہ ہو جن کو مجھن کسی ایسے انسان کے خیالات سے منسوب نہ کر دیا جائے؛ جس کا دور اب سے چودہ صدیوں سے زیادہ قبل کا ہے۔



## حوالی

قرآن میں فلکیات سے متعلق جو معلومات دی گئی ہیں ان کی صداقت کو دیکھ کر بعض عقليت پسند یہ کوئی کرتے ہیں کہ عرب بیشہ سے فلکیات کے ماہر رہے ہیں اس لیے رسول اللہ نے بھی عربوں کی معلومات کو قرآن میں درج کر دیا۔ لیکن ایسا کہتے وقت وہ یہ بھول جاتے ہیں کہ عرب میں فلکیات کو ترقی آغاز اسلام سے صدیوں بعد ہوئی۔

۱۔ باخداش دیگر آسمانوں کو غیر محسوس اور غیر مرئی ساروں پر قائم کیا۔ بظاہر کوئی چیز فضائیہ بیٹھ میں ایسی نہیں ہے جو ان بے حد و حلب اجرام فلکی کو تحالے ہوئے ہو گر ایک غیر محسوس طاقت ہے جو ہر ایک کو اس کے مقام اور مدار پر روکے ہوئے ہے اور ان عظیم الشان اجسام کو زمین پر یا ایک دوسرے پر گرنے نہیں دیتی (ابوالاعلیٰ مودودی)

۲۔ یہاں آسمان اور ستارہ کو اس بات کی اہمیت بتانے کے لیے بطور مشاہدہ پیش کیا گیا ہے جو متن میں بیان ہونے والی ہے۔

۳۔ **إِلَّا مَنْ خَطَّفَ الْخَطَفَةَ فَاتَّبَعَهُ شَهَابٌ ثَاقِبٌ** ۵۔ ہم اگر کوئی ان میں سے کچھ لے اڑے تو ایک تیز شعلہ اس کا پیچا کرتا ہے۔

۴۔ **أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَبًا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِنِ سَجِدِينَ** ۵۔ میں نے دیکھا کہ گیارہ ستارے یا سارے اور سورج اور چاند مجھے جدہ کر رہے ہیں (سورۃ یوسف)

۵۔ **فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ الْيَلَّ رَأَكُوْكَبًا**۔ جب رات اس پر طاری ہوئی تو اس نے ایک کارا دیکھا۔

۶۔ **إِذَا السَّمَاءُ انْقَطَرَتْ وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انْتَزَتْ** ۶۔ جب آسمان پھٹ جائے گا اور جب کارے نکر جائیں گے۔

۷۔ آسمان دنیا سے مراد غالباً ہمارا کائناتی جہاں ہے جس میں نظام شمسی اور خالی آسمان سے دکھائی دینے والے ستارے واقع ہیں۔

۸۔ **وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ مَقْفَأَمَّ حَفْوَظًا** ۷۔ ہم نے آسمان کو ایک محفوظ چھت بنا لیا۔ **وَرَأَيْتَا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِيحٍ وَحَفْظًا**۔ اور آسمان دنیا کو ہم نے چراغوں سے

آراست کیا اور اسے خوب محفوظ کرو۔

- ۱۱۔ وَجَعَلْنَاهَا رَجُوْمًا لِّلشَّيْطِينِ۔ اور انہیں شیاطین کو مار جانے کا ذریعہ بنا دیا ہے۔  
 جدید ترین اکشاف جو سائنس نے کیا ہے وہ یہ ہے کہ سورج بھی مجھ النجم شلیاق کی جانب  
 کسی نامعلوم مرکز کی طرف نہیں تیزی سے بھاگا جا رہا ہے۔ اس مرکز کو سورا پیکس کما گیا  
 ہے۔ قرآن کی یہ آیت اس کی طرف اشارہ کرتی ہے: وَالشَّمْسُ تَعْجِرُ إِلَمْسَتْقَرَّهَا  
 ذَلِكَ تَقْدِيرُ الرَّعِيزِ الْعَلِيِّ۔ (اور سورج اپنے تحکانے کی طرف چلا جا رہا ہے۔ یہ  
 زبردست علم ہتھی کا بندھا ہوا حساب ہے) سورۃ ۳۶، آیت ۳۸۔

- ۱۲۔ یہ غالباً طباعت کی غلطی ہے۔ بطيوس کا زمانہ دوسری صدی میسونی کا ہے۔ (ترجم)  
 میان پانچویں صدی ق م میں میںہ اکھماء ایتھنز میں ایک عظیم بیت دلان ہوا ہے اس  
 نے ۳۲۲ ق م میں مثالی دور کی نشان دی کی۔

- ۱۳۔ جدید فلکیات کے بوجب کائنات میں ماہ کے بے شمار لمبے چڑھے بادل بکھرے ہوئے ہیں  
 جن کو ماورائے کمکشانی سدمیں کہا جاتا ہے ان سدیموں میں سے بعض ابھی دخان کی محل میں  
 ہیں اور بعض میں ماہ مجدد ہو کر ستاروں کی محل اختیار کر گیا ہے۔ ہمارا کمکشانی جہان بھی ایسا  
 ہی ایک سدمیں ہے جس کا ماہ مجدد ہو کر مختلف سائز کے ستارے بن گئے ہیں ایک اندازہ  
 کے مطابق ان ستاروں کی تعداد ایک کمرب ہے۔ ہمارے کمکشانی جہان کی محل چھل کے ایک  
 پاٹ کی سی ہے (غالباً اسی لمبے شامیر غیر شعوری طور پر آسمان کو آسیائے فلک یعنی  
 آسمان کی چھل کا کرتے تھے) اس پاٹ کا قطر تقریباً ایک لاکھ نوری سال ہے۔ (ایک نوری  
 سال سے مراد تقریباً ۹۰ کمرب میل ہے) اور موٹائی ۲۰ ہزار نوری سال ہے کمکشانی جہان کے  
 مرکز پر ستاروں کا تجویم سب سے نیا ہے۔ ہمارا سورج بھی ایک ستارہ ہے جو اس کمکشانی  
 جہان کے مرکز سے تقریباً ۲۰ ہزار نوری سال کے فاصلے پر ہے اور دوسرے ستاروں کی طرح  
 اس کے مرکز کے گرد چکر لگا رہا ہے۔ جس راست پر سورج چل رہا ہے وہی اس کا مدار ہے یہ  
 مدار اتنا لمبا ہے کہ سورج اپنی سرعت رفتار کے پلے جو دو اس مدار پر ایک چکر ۱/۲۔ ۲۲ کروڑ  
 سال میں پورا کرتا ہے (ترجم)

- ۱۴۔ ایک گلوبارسک ایک ہزار پارسک کے برابر ہوتا ہے۔ ۳۶۲ نوری سال (یا ۱۹۱۸۲۵۰۱۲)

میں) کے مساوی ہے اس طرح ۲۰ ہزار نوری سال تقریباً ہزار پارسک یا یہ کلوپارسک کے  
برابر ہوتے۔ لہذا یہ بات محل نظر ہے کہ کھشان کے مرکز سے سورج کا فاصلہ ۱۰ کلوپارسک  
ہے (ترجمہ)

شائع کردہ شیخ محمد اشرف لاہور (پاکستان)

- ۱۷۔ یہ صرف نے ان لوگوں کا مفروضہ پیش کیا ہے جو رسول اکرم ﷺ کوینی کی بجائے ایک مفکر  
مانتے ہیں اور کہتے ہیں کہ آپ نے جو کچھ فرمایا وہ وحی کی بیانیاد پر نہیں تھا بلکہ دیگر مفکرین کی  
طرح آپ کے غور و فکر کا نتیجہ تھا (ترجمہ)

- ۱۸۔ سفید بونا بننے کے بعد ستارہ اپنی تو انائی کو نہایت تیزی سے ضائع کرتا ہے اور اس کو مزید  
تو انائی حاصل نہیں ہوتی۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ستارہ ضختا ہو کر روشنی خارج کرنا بند کر دتا  
ہے اور ایک تاریک کرہ کی محل اختیار کر کے فضاۓ بسیط میں تیرتا رہ جاتا ہے۔ لیکن گوا اس  
ستارے کا مرحلہ ہملا ہے (ترجمہ)

- ۱۹۔ ابھی تک سائننس دافنوں کا نظر یہ ہے کہ روشنی کی رفتار سب سے زیاد ہے اور جتنے  
اجرام سلوی ہمیں اس وقت نظر آتے ہیں یا آئندہ آئتے ہیں ان کی رفتار روشنی سے کم  
ہے۔ اسی لیے یہ ممکن ہے کہ ہم ان کو دیکھ سکیں، لیکن بعد ترین مفروضات کی ہمارے  
خلاف سمت میں رفتار روشنی سے بھی زیادہ ہے اس لیے ہم ان کو کبھی نہیں دیکھ سکیں گے  
(ترجمہ)

- ۲۰۔ خلا سے ہراد مکان کا وہ حصہ ہے جس میں ماہ کی نہ کسی محل میں موجود ہے۔ زمین سے چند  
میل اوپر تک خلا کا وہ حصہ جس میں ہوا ہے کہہ باد کھلاتا ہے پھر نہایت دور تک خلا ہے  
جس میں مختلف نویت کے اجرام سلوی تیر رہے ہیں، بیشتر جامِ الجhom، معمود الجhom سماجے  
اور سدمیں سیلے ہوئے ہیں۔ اس حصہ کی حدود کا قصین نہ ابھی تک ہو سکا ہے اور نہ کبھی ہو  
سکے گا۔ کیونکہ بے اختیارت کے پوجوہ اس میں نہایت تیزی سے پھیلاو ہو رہا ہے۔ اس  
لیے اس کا آخری سر اور ہٹا جا رہا ہے، لہذا اس کے متعلق یہ کہنا کہ وہ اتنی دور ہے ناممکن  
ہے۔ ایسی صورت میں اس سب کی تغیر ناممکن ہے۔ صرف تجویزی دور تک اس میں صعود  
کیا جاسکتا ہے جس طرح کہ کچھ لوگ چاند کی سطح کو چھو آئے۔

۵۲

مارے نزدیک اس آیت کا اظہاق خلائی پر وازوں پر نہیں ہوتا اور نہ خلاکی تحریر سے اس کا کوئی تعلق ہے۔ حکایات بیان ایسا ہے جس سے صاف طور پر پتہ چلتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جن و اُس کو ممتاز رکھا ہے کہ ہر جگہ اسی کی بادشاہی ہے، لہذا اس کی عبودت و بندگی کا اعتراف کرنا ضروری ہے۔ اگر تم اس کی بادشاہی سے نکل کر کہیں اور پناہ لینے کے پکار میں ہو تو یہ تمہاری خام خیالی ہے۔ جب کل کائنات اسی کی ہے تو اس سے نکل کر کہاں جاؤ گے۔ ظاہر ہے کہ کہیں نہیں جاسکے گیا انہاں کو اس حالت میں محروم رہتا گیا ہے۔ سید ابوالاعلیٰ مودودی نے بھی اس آیت کا ترجمہ کر کے یہ حاشیہ دیا ہے ”زمین اور آسمانوں سے مراد ہے کائنات یا بالفاظ دیگر خدا کی خدائی، آیت کا مطلب یہ ہے کہ خدا کی خدائی سے فیکھنا تمہارے بیس میں نہیں ہے جس باز پر س کی غمکھی خبر دی جا رہی ہے۔ اس کا وقت آئنے پر تم خواہ کسی جگہ بھی ہو، بہر حال پکڑ لائے جاؤ گے۔ اس سے پہنچ کے لیے غمکھی خدا کی خدائی سے پہنچ کر بھاگ لکھا ہو گا اور اس کا مل بودت تم میں نہیں ہے، مگر ایسا گھنڈ ترم اپنے دل میں رکھتے ہو تو اپنا زور لگا کر دیکھ لو۔“ (ترجمہ)

۵۳

معصف علام کی اس تحقیقی اتنی کے باوجود آیت کے اس مفہوم کو صحیح سمجھنا ممکن نہیں ہے جو وہ بتاتے ہیں کیونکہ آیت مذکورہ کا سیاق و سبق اور طرز بیان اس مفہوم پر دلالت نہیں کرتے اور نہ اس کا تمام سورت کے مضمون سے ربط قائم ہوتا ہے۔ گراہنر کے موجودہ قادر آغاز اسلام کے بہت بعد میں مرتب ہوئے۔ لہذا قرآن کا اس کے ہر قاعدے سے مطابق ہونا ضروری نہیں، نزول کے وقت الی زبان جس طرح یوں تھے قرآن نے اسی طرز کا خیال رکھا اور ظاہر ہے کہ بعد میں بعض قادر مختلف ہو گئے۔ اس لیے ہر جگہ قرآن میں ان کا اظہاق کی طرح بھی مناسب نہیں۔ علاوہ ازیں اس مفہوم کو تسلیم کرنے سے قرآن کی عبارت میں جو بے ربطی قائم ہوتی ہے اس کو دیکھتے ہوئے بھی کسی مناسب معلوم ہوتا ہے کہ قدم مشریقین کے ترجمہ اور تفسیر کو صحیح سمجھا جائے۔ اگر ہم نفوذ کے یہ متن لیں جیسا کہ معصف نے خود کہا ہے کہ کسی چیز کے آپرار ہو کر دوسرا طرف نکل جانا تو کائنات کی دسعت کو دیکھتے ہوئے یہ بات ناممکن ہے۔ پھر جب ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ کائنات نہیں تجزی سے بھیل رہی ہے تو اس کا امکان بالکل ہی ختم ہو جاتا ہے۔ البتہ یہ بات کسی جا سکتی

ہے کہ قرآن نے خلایا فضائیں انسان کے صعود کرنے کی کمیں نہیں کی ہے لہذا موجود دور کی خلائی پروازوں سے اس کے کمی بیان کی تغییر نہیں ہوتی۔ خلابازوں کا چاندیا سیاروں تک پہنچ جانا کائنات کی تغیر کے ذیل میں نہیں آتا۔

۲۳۔ یہ آیت اللہ کی نعمتوں کو تسلیم کرنے کے لیے ایک دعوت ہے۔ یہ اس پوری سورۃ کا مضمون ہے جس کا عنوان ہے "رمیں" (مصطف)

۲۴۔ تو سین میں یہ مختصر ساقرہ دے کر مصطف نے خود کو اس فریب خودگی سے بچالیا ہے جس میں اکثر لوگ جلتا ہیں اور چند آدمیوں کے چاند پر ہو آنے کے نہ صرف خلا کی تغیر کا نام دیتے ہیں۔ بلکہ کائنات کی تغیر قرار دیتے ہیں (ترجم)

## زمین

جیسا کہ ان مضمایں کا معاملہ ہے جن کا جائزہ پسلے لیا جا چکا ہے، قرآن کی وہ آیات جن میں زمین کا ذکر ہے، الکتاب میں منتشر حالت میں پائی جاتی ہیں، ان کی درجہ بندی کرنا مشکل ہے اور جو طریقہ یہاں بر تاجراہا ہے وہ ایک ذاتی چیز ہے۔

ان کو زیادہ وضاحت سے بیان کرنے کے لئے چند وہ آیات علیحدہ کی جائیں جن میں بیک وقت کئی مضمایں بیان کیے گئے ہیں۔ یہ آیتیں اپنے اطلاق و استعمال کے اعتبار سے بالکل عام ہیں اور ان میں انسانوں کو دعوت دی گئی ہے کہ وہ فرامہم کردہ مثالوں پر غور کر کے خدا کی شان کریکی پر دھیان دیں۔

ان آیات کا دوسرا مجموعہ علیحدہ کیا جاسکتا ہے جن میں زیادہ مخصوص مضمایں سے بحث کی گئی ہے جیسا کہ ذیل میں درج ہے۔

....پانی کا دور اور سندر۔

....سُلْطَنِ زمین کے نشیب و فراز۔

....زمین کا کرۂ بار۔

الف۔ وہ آیتیں جن میں عام بیانات ہیں۔

اگرچہ یہ وہ آیتیں ہیں جن میں وہ شواہد فرمائی کیے گئے ہیں جن کا مقصد انسان کو یہ ہدایت دھا ہے کہ وہ اللہ کے اس کرم بے نہیت پر غور کریں جو اس کا اپنی تخلوق پر ہے ہم کہیں کہیں ان میں ایسے بیانات بھی ہیں جو جدید سائنس کے نظرے نظرے سے دلچسپ ہیں۔ غالباً وہ اس اعتبار سے بالخصوص چونکا دینے والے ہیں کہ ان میں قدرتی حاویت سے متائق ان متنوع حقائق کا اظہار کہیں نہیں ہوا ہے۔ جو نزول قرآن کے وقت راجح تھے، آئندہ چل کر سائنسی

معلومات سے ان کا ابطال ہونا تھا۔

ایک طرف ان آیات میں وہ سیدھے ساوے خیالات بیان کیے گئے ہیں جو جغرافیائی اعتبار سے ان لوگوں کی سمجھ میں آسمانی سے آجاتے ہیں جو قرآن کے مخاطب اول ہیں، یہ کہ اور مدینہ کے باشندے اور جزیرہ نما عرب کے بدلوگ ہیں، دوسری جانب ان میں عام نوعیت کے وہ رموز و نکات شامل ہیں جن سے کسی زناہ اور کسی مقام کے بھی زیادہ مذہب اور ترقی یافتہ لوگ، جب وہ ان پر ایک بار غور کرنا شروع کر دیں تو کچھ نہ کچھ سبق آموز باقی سیکھ جائیں۔ یہ چیز قرآن کے آفاقی ہونے کی ایک علامت ہے۔

چونکہ قرآن میں اسکی آیتوں کی بظاہر کوئی درجہ بندی نہیں ہے۔ لہذا ان کو یہاں سورتوں کی عددی ترتیب سے پیش کیا جا رہا ہے۔

سورة ۲، آیت ۲۲:-

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بُنَاءً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً  
فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الشَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ ۝ فَلَا تَجْعَلُوا اللَّهَ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ۝

”وہی تو ہے جس نے تمہارے لیے زمین کا فرش بچھلا، آسمان کی پھٹت بھائی اور پر سے پانی برسایا اور اس کے ذریعہ سے ہر طرح کی پیداوار نکال کر تمہارے لیے رزق بھم پچھلایا پس جب تم یہ جانتے ہو تو دوسروں کو اللہ کا مد مقابل نہ ٹھہراو۔“

سورة ۲، آیت ۱۶۳:-

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْخِلَافِ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالْفُلْكُ الَّتِي  
تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَإِنَّهَا  
بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَآئِيَةٍ صَ وَتَصْرِيفُ الرِّيحِ  
وَالسَّحَابُ الْمُسَخَّرُ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَا يَلِمُّ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۝

”جو لوگ عقل سے کام لیتے ہیں ان کے لیے آسمانوں اور زمین کی ساخت میں، رات اور دن کے چیم ایک دوسرے کے بعد آنے میں ان کشتوں میں جو انسان کے نفع کی چیزیں لیے ہوئے دریاؤں اور سمندروں میں چلتی ہوتی ہیں، بارش کے اس پانی میں جسے اللہ اور پر سے برساتا ہے پھر اس کے ذریعہ مردہ زمین کو زندگی بخشتا

ہے اور (اسپنے اسی انتظام کی بدولت) زمین میں ہر قسم کی جاندار مخلوق کو پھیلااتا ہے، ہواوں کی گردش میں اور ان بادلوں میں جو آسمان اور زمین کے درمیان تالع فریاد بنا کر رکھے گئے ہیں بے شمار نشانیاں ہیں۔“

سورہ ۱۳، آیت ۳:-

وَهُوَ الَّذِي مَدَ الْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِيًّا وَأَنْهِرًا ۝ وَمِنْ كُلِّ الْفَمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْجَيْنَ التَّيْنَ يُغْشِيَ الْيَنَلَ النَّهَارَ ۝ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِي لِقَوْمٍ يَشْفَكُّوْنَ ۝

”اور وہی ہے جس نے یہ زمین پھیلا رکھی ہے اس میں پہاڑوں کے کھونٹے گاڑ رکھے ہیں اور دریا بہادیئے ہیں، اسی نے ہر طرح کے پھالوں کے جوڑے پیدا کیے ہیں اور وہی دن پر رات طاری کرتا ہے۔ ان ساری چیزوں میں بڑی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو غور و فکر سے کام لیتے ہیں۔“

سورہ ۱۵، آیت ۱۹: باری تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے۔

وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَالْقِنَّا فِيهَا رَوَاسِيًّا وَأَنْبَثَنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَنِيءٍ مَّؤْزُونِ ۝ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشٍ وَمِنْ لَسْتُمْ لَهُ بِرْزَقِينِ ۝ وَإِنْ مِنْ شَنِيءٍ إِلَّا عَنْدَنَا خَرَائِثُهُ وَمَا نَنْزَلَهُ إِلَّا بِقَدْرٍ مَّعْلُومٍ ۝

”ہم نے زمین کو پھیلا لیا۔ اس میں پہاڑ جملے اس میں ہر نوع کی بناたں ٹھیک ٹھیک پی تلی مقدار کے ساتھ اکائی اور اس میں محیثت کے اسباب فرما، ہم کیے تمہارے لیے بھی اور ان بست سی مخلوقات کے لیے بھی جن کے رازق تم نہیں ہو، کوئی چیز ایسی نہیں ہے جس کے خزانے ہمارے پاس نہ ہوں اور جس چیز کو بھی ہم نازل کرتے ہیں، ایک مقدار مقرر میں نازل کرتے ہیں۔“

سورہ ۲۰، آیت ۵۳، ۵۴:-

الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبْلًا وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ۝ فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَرْوَاجًا مِنْ تَبَاتٍ شَتَىٰ ۝ كُلُّوا وَارْعُوا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَتِي لَا ولِيَ النَّهْيِ ۝

”وہی (خدا ہے) جس نے تمہارے لئے نہیں کا فرش بچھلایا اور اس میں تمہارے چلنے کو راستے بنائے اور اوپر سے پانی برسایا“ پھر اس کے ذریعے سے مختلف اقسام کی بیدار اور نکالی کھاؤ اور اپنے جانوروں کو بھی چڑا دیجئیا اس میں بہت سی نشانیاں عسل رکھنے والوں کے لئے ہیں۔“

سورۃ ۲۷، آیت ۱۱:-

أَمَّنْ جَعَلَ الْأَرْضَ قَرَابًا وَجَعَلَ جِلْلَهَا أَنْهَرًا وَجَعَلَ لَهَا زَوَاسِيٍّ وَجَعَلَ يَنِّينَ  
الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا طَءَالَّهُ مَعَ اللَّهِ طَبْلَ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ۝  
”اور وہ کون ہے جس نے نہیں کو جائے قرار بھیا اور اس کے اندر دریا رواں کیے اور اس میں پہاڑوں کی سمجھیں گاڑ دیں اور پانی کے دو ذخیروں کے درمیان پر دے حاصل کر دیئے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور خدا بھی (ان کاموں میں شریک) ہے؟ نہیں، بلکہ ان میں سے اکثر لوگ ندان ہیں۔“

یہاں نہیں کے قدر کے عام استھنام کا حوالہ دیا گیا ہے۔ یہ معلوم ہے کہ کہہ ارض کی موجودگی کے ابتدائی مدارج میں قشرارض کے محتوا ہونے سے قبل موخر الذکر غیر مسحکم تھا، اہم قشرارض کا استھنام کامل طور پر یکساں نہیں ہے۔ اس لئے کہ ایسے ملنکات موجود ہیں جہاں زریں متواتر رونما ہوتے رہتے ہیں۔ جہاں تک یعنی البحرین حاجزاً (”وَسَمَدُوْنَ کے درمیان پر دے کے حاصل ہونے) کا تعلق ہے، یہ ایک اشارہ ہے جس سے اس امر کا اطمینان ہوتا ہے کہ بڑے بڑے دریاؤں کے پانی اور سمندر کے پانی، بعض بڑے بڑے دریاؤں کے دہانوں پر ایک دوسرے کے ساتھ مخلوط نہیں ہو جاتے۔

سورۃ ۲۷، آیت ۱۵:-

هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ ذُلْلًا فَامْسَقُوا فِي مَنَا كِبِهَا وَكُلُّوا مِنْ رَزْقِهِ  
وَإِلَيْهِ الشُّورُ ۝

”وہی تو ہے جس نے نہیں کو تمہارے لئے تباخ کر رکھا ہے، اس کی چھاتی پر چلو پھرو اور خدا کا دریا ہوا رزق کھاؤ پو اسی کے حضور تمہیں دوبارہ زندہ ہو کر جانا ہے۔“

سورۃ ۲۷، آیات ۳۰-۳۳:-

وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دُخْهَاۤ أَخْرُجَ مِنْهَا مَاءٌ هَاۤ وَمَرْغَهَاۤ وَالْجَبَالَ أَزْسَهَاۤ  
۝ مَنَاعَ الْكُمَ وَلَا تَعْامِكُمْ ۝

”اس کے بعد نہیں کو اس نے بچھایا اس کے اندر سے اس کا پانی اور چارا نکلا اور پھر اس میں گاز دیئے“ سماں زیست کے طور پر تمہارے لیے اور تمہارے مویشیوں کے لیے۔“

اسکی ہی کئی آتوں میں پانی اور نہیں کی مٹی میں اس کی موجودگی کے عملی نتائج کے اہمیت پر زور دیا گیا ہے۔ پانی کی موجودگی کا نتیجہ مٹی کی زرخیزی ہے۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ صحرا کی علاقوں میں پانی انسان کی بقاء کے لیے سب سے زیادہ اہم ہے لیکن قرآن میں اس کا حوالہ جغرافیائی تفصیلات سے بھی آگے تک جاتا ہے۔ سائنسی معلومات کے مطابق کہ ارض ایک ایسا سیارہ ہے جس کی یہ خصوصیت کہ وہ پانی کی دولت سے ملا مال ہے اس کو نظام ششی میں ایک انفرادیت بخشی ہے۔ اور تھیک یہی وہ بات ہے جس کو قرآن میں بہت نمیاں کیا گیا ہے ”بیش پانی کے نہیں چاند کی طرح ایک سے جان سیارہ ہوتی۔ قرآن“ نہیں کے قدرتی نوا میں میں ”جن کا اس میں ذکر ہے“ پانی کو سب سے پہلا درجہ عطا کرتا ہے۔ قرآن میں پانی کے دور کو نہایت صحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

#### (ب) پانی کا دور اور سمندر:

جب آج قرآن کی ان آیات کی تلاوت کی جاتی ہے جن کا تعلق انسانی زندگی میں پانی کے عمل سے ہے تو وہ سب ہمیں ان خیالات کو ظاہر کرتی ہوئی دکھائی دیں گی جو بالکل واضح ہیں ان کی وجہ نہایت سادہ ہی ہے ”ہمارا زبانہ اور دور وہ ہے جب ہم سب کم یا زیادہ پانی کے اس چکر سے واقف ہیں جو قدرتی طور پر چل رہا ہے۔“

لیکن اگر ہم ان مختلف تصورات پر غور کریں جو قدیماء موضوع سے متعلق قائم کیے ہوئے تھے تو یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ قرآن میں دی ہوئی معلومات وہ اساطیری تصورات نہیں ہیں جو نزول وحی کے وقت راجح تھے اور جو مشاہدہ شدہ حادث کے مقابلہ میں فلسفیانہ تصورات کے مطابق پروان چڑھتے تھے، اگرچہ یہ بات اوسط درجہ میں حاصل ہونا تحریکی طور پر

ممکن تھا، تاہم آپاشی کی ترقی کے لیے جس عملی معلومات کی ضرورت تھی، اور عام طور پر پانی کے دور کے متعلق جو تصورات قائم تھے وہ موجود زمانہ میں مشکل سے قابل قبول ہو سکتے تھے۔ اس طرح یہ تصور آسانی سے کیا جاتا رہا ہو گا کہ زیر زمین پانی، بارش کے پانی کے مٹی میں جذب ہونے سے حاصل ہوتا ہے، البتہ ازمنہ، قدمی میں یہ نظریہ جو پہلی صدی قبل مسیح میں دیڑھویں پولیو مارکس نے روم میں قائم کیا تھا، ایک اشتہاء کے طور پر نقل کیا گیا تھا۔ اس لیے صدیوں تک (اور نزول قرآن اسی مت کے دوران ہوا) پانی کے دور سے متعلق انسان کیلئے غلط نظریات قائم کیے رہا۔

اس عضموں کے دو ماہرین میں گیشٹنی اور بی، بلیو، یونی و رسالیز انسائیکلوپیڈیا (آفی وائزہ المعارف) میں ہائیڈ رو جیولوچی (اطبقات الارض) کے عنوان کے تحت اپنے اندر ارجات میں اس مسئلہ کی روحاںی تاریخ اس طرح بیان کرتے ہیں۔

ساتویں صدی قبل مسیح میں تھالیس مملوی کا نظریہ یہ تھا کہ سمندروں کا پانی، ہواؤں کے اثر سے برا عظموں کے اندر کی جانب گھس پڑا، اس طرح پانی خلکی پر پڑا اور مٹی میں نفوذ کر گیا..... افلاطون نے ان نظریات کو اپنایا اور بتایا کہ پانی کی سمندر کو واپسی ایک بڑے غار "تاریثرس" کے ذریعہ ہوئی۔ اس نظریہ کی تائید کرنے والے بہت سے لوگ اخبار ہویں صدی عیسوی تک رہے۔ ان ہی میں ایک رینے دے کارت تھا۔ ارسٹو کا خیال تھا کہ مٹی کے اندر کا پانی جو بیکھل بھاپ ہوتا ہے کوستانی شکافوں میں پہنچ کر رہندا ہو جاتا ہے اور زیر زمین جھیلوں کو جنم دیتا ہے، جن سے چشوں کو پانی بہم پہنچتا ہے۔ اس کی تقلید سینیکا نے (پہلی صدی عیسوی میں) اور بہت سے دوسرے لوگوں نے کی اور یہ سلسلہ ۷۷۸ء تک چلتا رہا۔ ان لوگوں میں او۔ واگر شاہل ہے۔ پانی کے دور کی اولین اور واضح ضابطہ سازی کا کام ۵۸۰ھ میں برناڑ میلسی سے منسوب کیا جاتا ہے اس نے دعویٰ کیا تھا کہ زیر زمین پانی بارش سے حاصل شدہ ہوتا ہے جو مٹی میں جذب ہو جاتا ہے اس نظریہ کی توثیق ستر جویں صدی میں ای میریٹ اور لی ہیروں نے کی۔

قرآن کی حسب ذیل آیات میں ان غلط نظریات کا جو حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں

راجح تھے، کوئی سراغ نہیں ملتا۔

سورہ ۵۰، آیت ۹۷ تا ۱۰۰۔

وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبِينًا كَمَا فَانَّبَثَتِ بِهِ جَنِّتٌ وَحَبَّ الْحَصِيدُ ۝ وَالنَّحْلُ  
بَسَقَتِ لَهَا ظَلْعَ نَصِيدُ ۝ رِزْقًا لِِالْعِبَادِ وَاحْيَيْنَا بِهِ بَلَدًا مِّنْتَأْ طَكَذِيلَ  
الْخُرُوفُ ۝

”اور آسمان سے ہم نے برکت والا (ا) پانی نازل کیا پھر اس سے باغ اور نصل کے غلے  
اور بلند بولاں کی وجہ سے درخت پیدا کر دیئے جن پر پھلوں سے لدے ہوئے خوشے  
برہت لگتے ہیں، یہ انتظام ہے بندوں کو رزق دینے کا۔ اس پانی سے ہم ایک مردہ زمین  
کو زندگی بخش دیتے ہیں (مرے ہوئے انسانوں کا زمین سے) لکھا بھی اسی طرح  
ہو گا۔“

سورة ۲۳، آیات ۱۸ تا ۲۳۔

وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً يَقْدِيرُ فَاسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضِ فَدَسَّلَ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابِ  
إِلَيْهِ لَقِيرَوْنَ ۝ فَأَنْشَأْنَا لَكُمْ بِهِ جَنِّتٍ مِّنْ تَخْيِيلٍ وَأَعْنَابٍ لَكُمْ فِيهَا فَوَاكِهٌ  
كَثِيرٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۝

”اور آسمان سے ہم نے ٹھیک حساب کے مطابق ایک خاص مقدار میں پانی اتنا اور  
اس کو زمین میں ٹھرا دیا، پھر اسے جس طرح چاہیں غائب کر سکتے ہیں پھر اس پانی کے  
ذریعہ ہم نے تمہارے لیے سمجھو اور انگور کے بلاغ پیدا کر دیئے اور تمہارے لیے ان  
باغات میں بہت سے لنیڈ چل ہیں اور ان سے تم روزی حاصل کرتے ہو۔“

سورة ۱۵، آیت ۲۲۔

وَأَرْسَلْنَا التِّبِيعَ لِوَاقِعٍ فَانَّزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاسْقَيْنَاهُ كُمْهُ وَمَا آتَيْنَا لَهُ  
بِغُرْبَنِينَ ۝

”بار آور ہواں کو ہم ہی بھیجتے ہیں، پھر آسمان سے پانی برساتے ہیں اور اس پانی سے  
تمہیں سیراب کرتے ہیں، اس دولت کے خزانہ دار تم نہیں ہو۔“  
اس آخری آیت کی دو ممکن تشریحات ہیں۔ بار آور ہواں سے مراد پودوں کی بار  
آوری ہو سکتی ہے کیونکہ یہ ہواں ہی ان کے ختم لے جاتی ہیں۔ لیکن یہ ایک مجازی مفہوم ہو  
سکتا ہے جو تمثیل کی رہا ہے جو اس کو دار کی جانب اشارہ کرتا ہے جو یہ ہواں عمل میں

ادا کرتی ہے۔ جس سے ایک بارش نہ برسانے والا بادل، اب مطیر میں تبدیل ہو جاتا ہے۔ اس کروار کا اکثر حال دیا گیا ہے، جیسے حسب ذیل آیات ہیں:-

سورة ۳۵، آیت ۹:-

وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيحَ فَشَيَّئَ رَحْبَابًا فَسُقْنَةً إِلَى بَلْدٍ مَّيْتٍ فَأَخْيَّنَا بِهِ  
الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا طَكَدَ إِلَكَ الشَّشُورُ ۝

”وہ اللہ ہی تو ہے جو ہواں کو بھیجا ہے پھر وہ بادل اٹھاتی ہیں، پھر ہم اسے ایک اجازہ علاقہ کی طرف لے جاتے ہیں اور اس کے ذریعہ سے اس زمین کو جلا اٹھاتے ہیں جو مری پڑی تھی، مرے ہوئے انسانوں کا می اٹھنا بھی اسی طرح ہو گا۔“

یہ بات قبل توجہ ہے کہ آیت کے پلے جز میں کس طرح یہانیہ طرز اختیار کیا گیا ہے اس کے بعد وہ بغیر کسی تغیر کے اللہ تعالیٰ کے ایک ارشاد کی جانب خلص ہو جاتی ہے۔ طرز یہاں میں اس نوع کی یک بیک تبدیلیاں قرآن کریم میں نہایت عام ہیں۔

سورة ۳۰، آیت ۲۸:-

اللَّهُ الَّذِي يَرْسِلُ الرِّيحَ فَشَيَّئَ رَحْبَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَ  
يَجْعَلُهُ كَسْفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ ۝ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ  
عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبَشِرُونَ ۝

”اللہ ہی ہے جو ہواں کو بھیجا ہے اور وہ بادل اٹھاتی ہیں۔ پھر وہ ان بادلوں کو آسمان میں پھیلاتا ہے جس طرح چاہتا ہے اور انھیں ٹکڑیوں میں تقسیم کرتا ہے۔ پھر تو دیکھتا ہے کہ بارش کے قطرے بادل میں سے ٹپکے چلے آتے ہیں۔ یہ بارش جب وہ اپنے بندوں میں سے جن پر چاہتا ہے برساتا ہے تو یا کیک وہ خوش و خرم ہو جاتے ہیں۔“

سورة ۷، آیت ۵:-

وَهُوَ الَّذِي يَرْسِلُ الرِّيحَ بُشَّرًا يَنْبَئُ بِمَا يَدْعُ رَحْمَتَهُ طَ حَتَّى إِذَا أَقْلَتْ سَحَابًا  
ثِقَالًا سُقْنَةً لِّيَلِدِ مَيْتَ فَأَنْزَلَنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الْثَّمَرَاتِ طَ  
كَذَلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ۝

”اور وہ اللہ ہی ہے جو ہواں کو اپنی رحمت کے آگے آگے خوشخبری لے ہوئے بھیجا

ہے پھر جب وہ پانی سے لدے ہوئے بادل اٹھا لیتی ہیں تو انہیں کسی مردہ سر زمین کی طرف حرکت دیتا ہے اور وہاں میںہ بر سا کر (اسی مردی ہوئی زمین سے) طرح طرح کے پھل نکال لاتا ہے دیکھو اسی طرح ہم مردوں کو حالت موت سے نکلتے ہیں شاید کہ تم اس مشاہدہ سے سبق لو۔“

سورۃ ۲۵، آیت ۳۸۔

وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّبْعَ يُشْرِئَنِ يَدَهُ رَحْمَتَهُ وَأَنْزَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً  
ظَهُورًا٥١ لِتُنْهِيَ سَعْيَنَا مِنَ الْأَرْضِ وَتُسْقِيَنَا مِمَّا خَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسًا٥٢ كَثِيرًا  
”اور وہی ہے جو اپنی رحمت کے آگے ہواں کو بشارت بنا کر بھیجا ہے پھر  
آسمان سے پاک پانی نازل کرتا ہے تاکہ ایک مردہ علاقہ کو اس کے ذریعہ زندگی بخشے  
اور اپنی گلوق میں سے بست سے جانوروں اور انسانوں کو سیراب کرے۔“

سورۃ ۲۵، آیت ۵۔

وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رِزْقٍ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَتَصْرِيفِ  
الرِّبْعِ أَيْتَ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ٥٣

”اور اس رزق میں جسے اللہ آسمانوں سے نازل کرتا ہے پھر اس کے ذریعہ سے مردہ  
زمین کو جلا اٹھاتا ہے اور ہواں کی گردش میں بہت سی نشانیاں ہیں ان لوگوں کے  
لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔“

اس آخری آیت میں جس رزق کے نزول کا حوالہ دیا گیا ہے وہ پانی کی شکل میں ہے۔  
جو سیاق عبارت کے مطابق آسمان سے نازل کیا جاتا ہے۔ زور ہواں کی تبدیلی پر دیا گیا جو بارش  
کے دور میں تبدیلی کا موجب ہوتی ہیں۔

سورۃ ۱۳، آیت ۷۔

أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَيْدًا رَأِيَّا طٌ  
”اللہ نے آسمان سے پانی بر سلیما اور ہر ندی نالہ اپنے طرف کے مطابق اسے لے کر  
چل لکلا، پھر جب سیالب اٹھا تو سطح پر جھاگ بھی آگئے۔“

سورۃ ۲۷، آیت ۳۰: اللہ تعالیٰ رسول ﷺ سے ارشاد فرماتا ہے:-

فُلْ أَرْءَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَأْوِكُمْ غَورًا فَمَنْ يَأْتِيْكُمْ بِمَا إِعْنَىٰ ۝

”ان سے کوئی بھی تم نے یہ بھی سوچا ہے کہ اگر تمہارے کنوں کا پانی زمین میں اتر جائے تو کون ہے جو اس پانی کی بھتی ہوئی سوتیں تمہیں نکال کر لادے گا۔“

سورة ۳۹، آیت ۲۱۔

اللَّهُ تَرَأَنَ اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءَةً نَسْلَكَةً يَتَابِعُ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يَخْرُجُ بِهِ  
رَزْعًا مُخْتَلِفًا الْوَانَةَ

”کیا تم نہیں دیکھتے کہ اللہ نے آسمان سے پانی بر سماں پھر اس کو سوتوں چشموں اور دریاؤں کی شکل میں زمین کے اندر جاری کیا پھر اس پانی کے ذریعہ سے وہ طرح طرح کی کھیتیں نکالتا ہے جن کے رنگ مختلف ہیں۔“

سورة ۳۶، آیت ۳۳۔

وَجَعْلَنَا فِيهَا جَثَتٍ مِنْ تَحْيِيلٍ وَاعْتَابٍ وَفَجَزَنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونِ ۝  
”ہم نے اس میں سمجھوروں اور انگوروں کے باغ پیدا کیے اور اس کے اندر سے جیشے چھوڑ نکالے۔“

چشموں کی اہمیت اور جس طریقہ سے بارش کا پانی ان میں جاتا ہے اس پر آخر کی تین آتوں میں کافی زور دیا گیا ہے۔ یہ حقیقت قابل غور ہے۔ اس موقع پر ان نظریات کو جواز منہ متوسط میں پھیلے ہوئے تھے؛ زہن میں لانا چاہیے۔ مثلاً وہ نظریات جو ارسطونے قائم کیے تھے جن کے مطابق چشموں اور دریاؤں میں پانی زیر زمین واقع جیل سے آتا ہے، فرانسی قوی مدرسہ فلاحت (ایکول ناسیونال ڈو شپی رورال، دے اینٹوے فوریٹ) کے ایک استاد ایم۔ اے ریمیز اس نے انسائیکلوپیڈیا یا یونیورسالس میں شامل اپنے مقالہ مایات میں مایات کے خصوص مدارج بیان کیے ہیں۔ اور قدیمی اقوام بالخصوص مشرق قریب کی قوموں کے آپاشی کے عظیم الشان کارناموں کا ذکر کیا ہے تاہم وہ بتاتے ہیں کہ ایک تجربی نظریہ نے ہر چیز پر غلبہ پالیا تھا۔ اس لیے کہ اس زمانہ کے نظریات غلط قسم کے تصورات پر مبنی ہوتے تھے۔ وہ اپنے خیالات کو حسب ذیل طریقہ پر پیش کرتے ہیں۔

نشاۃ ٹانسیہ تک (قریباً ۱۴۰۰ء اور ۱۴۰۰ء کے درمیان) یہ کیفیت پیدا نہیں ہوئی تھی کہ

غالص فلسفیانہ تصورات کی جگہ اس قسم کی تحقیق نے ملی ہو جن کی بنیاد مادیاتی حادث کے معروضی مشابہہ پر ہو۔ لیونارڈ داؤنسی (۱۵۱۹ - ۱۵۵۲) نے اسطو کے بیان سے انحراف کیا۔ بردارو میں سے ”پانی اور قدرتی اور مصنوعی چشموں کی نوعیت“ پر اپنے عجیب و غریب مقالہ (دوسکر او میرائل دے لانا تینور دے ایلو اے فوتین تاکن ناتینور لیس کو آرتی فیالیس (ایرس ۷۰، ۱۵۱۴) میں پانی کے دور اور بالخصوص اس طریقہ کی صحیح توضیح و تشریح دیتے ہیں جس طریقہ سے کہ چشموں میں بارش کا پانی زمین آتا ہے۔

یہ آخری بیان یقیناً وہی ہے جو سورۃ ۳۹ کی آیت ۲۱ میں بیش ہوا ہے جس میں بتایا گیا ہے کہ کس طرح بارش کا پانی زمین کے مناخ میں پہنچتا ہے۔  
سورۃ ۲۲، آیت ۲۳ کا مضمون بارش اور ٹالا ہے:-

أَلَمْ تَرَأَ اللَّهُ يُرْجِنِي سَحَابَةً لَمْ يُؤْلِفْ يَنْتَهَ ثُمَّ يَجْعَلُهُ زَكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ  
يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ ۝ وَيَنْتَزِلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جَبَانٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصَبِّبُ بِهِ  
مَنْ يَشَاءُ وَيُضْرِبُهُ عَنْ مَنْ يَشَاءُ ۝ يَكَادُ سَنَابَرْقَهُ يَذْهَبُ بِالْأَبْصَارِ ۝  
”کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ اللہ بادل کو آہست آہست چلا آتا ہے پھر اس کے ٹکڑوں کو باہم جوڑتا ہے پھر اسے سمیٹ کر ایک کثیف ابر بنا دیتا ہے پھر تم دیکھتے ہو کہ اس کے خول میں سے بارش کے قطرے پکتے چلے آتے ہیں اور وہ آسمان سے ان پہاڑوں کی بدولت جو اس میں بند ہیں اولے بر ساتا ہے پھر جسے چاہتا ہے ان کا نقصان پہنچاتا ہے اور جسے چاہتا ہے ان سے بچا لیتا ہے اس کی بکلی کی چمک لگا ہوں کو خیرہ کیے دیتی ہے، رات اور دن کا الٹ پھیروہی کر رہا ہے۔ اس میں ایک سبق ہے آنکھوں والوں کے لیے۔“

مندرجہ ذیل عبارت میں کسی قدر تشریح کی ضرورت ہے:-  
سورۃ ۵۶، آیت ۲۸ تا ۳۰ کے:-

أَفَرَءَيْتَمِ الْمَاءَ الَّذِي تَشَرِّبُونَ ۝ إِنَّمَا أَنْزَلْنَاهُ مِنَ الْمَرْنَ أَمْ نَحْنُ  
الْمُنْزِلُونَ ۝ لَوْنَشَاءَ جَعَلْنَاهُ أَجَاجًا فَلَوْلَا تَشْكُرُونَ ۝  
”کبھی تم نے آنکھیں کھول کر دیکھا ہے کہ یہ پانی ہو تو مپیتے ہو، اسے تم نے بادلوں

سے برسایا ہے یا اس کے پر سانے والے ہم ہیں؟ ہم چاہیں تو اسے خت کھاری بنا کر رکھ دیں، پھر کیوں تم شکر گزار نہیں ہوتے۔“

اس حقیقت کا تذکرہ کہ خداوند قدوس میٹھے پانی کو کھارا بنا سکتا ہے اس کی قدرت کاملہ کے اختصار کا طریقہ ہے۔ اسی قدرت سے ہمیں آگہہ کرنے کا ایک اور ذریعہ انسان کے لئے وہ چیز ہے جو بارش کو بادلوں سے نازل کرنے کے سلسلہ میں کیا گیا ہے لیکن موجودہ زمانہ میں حرفيات (لینکنالوگی) نے معنوی طریقہ سے بارش پر سانے کو یقیناً ممکن کر دکھلایا ہے۔ کیا اس کی بنیاد پر کوئی شخص قرآن کے اس بیان کی تردید اس بات کی روشنی میں کر سکتا ہے کہ انسان میں ترشیح کرنے کی قابلیت پیدا ہو گئی ہے؟

اس کا جواب نہیں میں ہو گا۔ کیونکہ یہ بات بالکل واضح ہے کہ اس میدان میں انسان کی کچھ مجبوریاں اور پابندیاں ہیں۔ فرانسیسی دفتر موسیات کے ایک ماہراہم اے فائی نے بارش کے عنوان کے تحت انسائیکلوپیڈیا اونی و رسالیس میں حسب ذیل بیان تحریر کیا ہے۔ ”یہ بات بھی بھی ممکن نہیں ہو سکے گی کہ کسی ایسے بادل سے جس نے ابر مطیر کی مناسب خصوصیات حاصل نہ کر لی ہوں یا ابھی ارتقاء کے مناسب مرحلہ پر نہ چیخ گئے ہوں بارش پر سائی جاسکے۔“ لہذا انسان اپنے حرفتی ذرائع کو کام میں لا کر اس صورت میں کبھی بھی عمل ترشیح کو برسرعت انجام نہیں دے سکتا، جب تک کہ وہ شرائط جو قدرتی طور پر درکار ہیں وجود نہ ہوں۔ اگر یہ بات نہ ہوتی تو کبھی بھی خلک سالی، جو واضح طور پر ہوتی رہتی ہے: عملاً رونما نہ ہوتی۔ اس لئے بارش اور خوشنوار موسم پر انسان کا اختیار اب بھی بھی خلک ایک خواب ہے۔ (۲)

انسان اپنی مرضی سے پانی کے اس قائم شدہ نظام کو ٹکست نہیں کر سکتا۔ جو قدرتی طور پر اس میں جاری ہے۔ مائیاں کے جدید نظریات کے مطابق اس دور کا خاکہ حسب فیل طریقہ پر پیش کیا جاسکتا ہے:

سورج کی کرنوں سے حاصل شدہ حرارتے سمندر اور سطح ارض کے ان حصوں سے جو پانی سے ڈھکے ہوئے ہیں یا جن میں پانی جذب ہے، بخارات کو وجود میں لاتے ہیں۔ پانی کے اخراجات وجود میں آگر اور بلند ہو کر کرہ بادوں میں پہنچ جاتے ہیں۔ اور عمل تکاٹ سے بادلوں کی شکل اختیار کر لیتے ہیں۔ اس کے بعد ہوا میں اپنا عمل دکھاتی ہیں اور اس طرح تکمیل شدہ

بادلوں کو مختلف بلندیوں پر لے جاتی ہیں، پھر یا تو بادل بغیر بارش بر سارے منتشر ہو جاتے ہیں یا اپنی جسمت کو دوسرے بادلوں کے ساتھ ملا کر زیادہ کثافت کا موجب ہوتے ہیں۔ یا پھر وہ ٹکریوں میں بٹ جاتے ہیں۔ اور اپنے ارتقاء کے کسی مرحلہ میں بارش بر ساریتے ہیں (۳) جب بارش کا پانی سمندر میں پہنچتا ہے۔ (سطح زمین کامے فیصل حصہ سمندروں سے ڈھکا ہوا ہے) تو اس دور کا اعادہ فور آئی ہونے لگتا ہے۔ جب بارش کا پانی زمین پر پڑتا ہے تو اس میں سے کچھ نباتات جذب کر لیتی ہے اور اس طرح اس کی بالیدگی میں مدد ملتی ہے۔ نباتات اپنی باری سے پانی خارج کر دیتی ہے اور اس میں سے کچھ پانی پھر کرہ باد کو واپس چلا جاتا ہے۔ یا قم یا زیادہ مقدار میں زمین کے اندر جذب ہو جاتا ہے جہاں سے وہ یا تو گزر گاہوں سے ہو کر سمندروں میں چلا جاتا ہے۔ یا چشوں اور سوتول سے سطح زمین پر واپس آ جاتا ہے۔

جب مایاں کی جدید معلومات کا موازنہ ان بیانات سے کیا جاتا ہے، جو قرآن کی متعدد آیات سے اس پر اگراف میں نقل کیے گئے ہیں تو پہلے اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ ان کے درمیان بڑی حد تک مطابقت ہے۔

#### سمندر:

جب کہ مذکور الصدر آیات قرآنی نے پانی کے قدرتی دور کے بارے میں جدید معلومات کے درمیان موازنہ کرنے کے لیے مواد فراہم کیا ہے۔ سمندروں کے سلسلہ میں ایسا نہیں ہے۔ قرآن میں کوئی ایک بیان بھی ایسا نہیں ہے۔ جس میں سمندروں کا ذکر ہو اور جو سائنسی معلومات کے ساتھ موازنہ کرنے کے لیے اسی طرح استعمال کیا جاسکے۔ تاہم اس سے اس بات کی ضرورت کم نہیں ہوتی کہ یہ بتا دیا جائے کہ قرآن کا کوئی بیان بھی جو سمندروں سے متعلق ہے، ان عقائد، اساطیر یا توهات کا حوالہ نہیں دیتا جو اس کے نزول کے وقت پھیلے ہوئے تھے۔

کچھ آیات ایسی ہیں جن میں سمندروں اور جہاز رانی کا ذکر کیا گیا ہے۔ بطور غور و فکر کے موضوعات کے ان میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ کا انعام کیا گیا ہے جو عام مشاہدہ شدہ حقائق سے مترسخ ہے۔ حسب ذیل آیات اس کی مثالیں ہیں۔

سورة ۱۳، آیت ۳۲:-

وَسَخَرْلُكُمُ الْفُلْكَ لِتَسْجُرِي فِي الْبَحْرِ بِأَغْرِيٍ ط  
”....اللہ نے کشتی کو تمہارے لیے سخرا کیا کہ سندھ میں اس کے حکم سے چلے۔“

سورة ۱۴، آیت ۱۷:-

وَهُوَ الَّذِي سَخَرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرُجُوا مِنْهُ جُلْبَةً  
تَأْبِسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاحِزَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشَكُّرُونَ

”اور وہی ہے جس نے تمہارے لیے سندھ کو مسخر کر رکھا ہے تاکہ تم اس سے  
ترویازہ گوشت لے کر کھاؤ اور اس سے زندگی کی وجہ چیزیں نکالو جنہیں تم پہنچاتے  
ہو، تم دیکھتے ہو کہ کشتی سندھ کا سینہ چیڑی ہوئی چلتی ہے۔ یہ سب کچھ اس لئے ہے  
کہ تم اپنے رب کا فضل علاش کرو اور اس کے شکر گزار ہو۔“

سورة ۲۱، آیت ۳۱:-

أَلَمْ تَرَ أَنَّ الْفُلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِنِعْمَتِ اللَّهِ لِيَرِينَكُمْ مِنْ آيَتِهِ طَإِنَّ فِي  
ذَلِكَ لَا يَتِي لِكُلِّ صَبَابٍ شَكُورٍ ۝

”کیا تم نہیں دیکھتے ہو کہ کشتی سندھ میں اللہ کے فضل سے چلتی ہے تاکہ وہ تمہیں  
اپنی کچھ نشانیاں دکھائے۔ درحقیقت اس میں بہت سی نشانیاں ہیں ہر اس شخص کے  
لئے جو صبر اور شکر کرنے والا ہو۔“

سورة ۵۵، آیت ۲۲:-

وَلَهُ الْجَوَارُ الْمُنْشَثُ فِي الْبَحْرِ كَأَلَا عَلَامٌ ۝

”اور یہ جہاز اسی کے ہیں جو سندھ میں پہاڑوں کی طرح (نشانیاں بن کر) کھڑے  
ہوئے ہیں (اوپنے اٹھے ہوئے ہیں)“

سورة ۳۶، آیت ۲۲:-

وَإِنَّهُ لَهُمْ أَنَا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَسْخُونَ ۝ وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مَقْتِلِهِ

مَا يَرَكِبُونَ ۝ وَإِنْ تَشَأْ نَفِقْهُمْ فَلَا صَرِيخْ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَنْقُذُونَ ۝ إِلَّا  
رَحْمَةً مِّنْنَا وَمَنَاعًا إِلَيْ جِنِينَ ۝

”ان کے لیے یہ بھی ایک نشانی ہے کہ ہم نے ان کی نسل کو بھری ہوئی کشتی (کشتی نوح ﷺ) میں سوار کر دیا اور پھر ان کے لیے وسیعی کشتیاں اور پہنچا کیں جن پر یہ سوار ہوتے ہیں، ہم چاہیں تو ان کو غرق کر دیں کوئی ان کی فریاد سننے والا کوئی نہ ہو اور کسی طرح یہ نہ بچائے جا سکیں۔ اس ہماری رحمت ہی ہے جو انہیں پار لگاتی ہے اور ایک وقت خاص تک زندگی سے منجع ہونے کا موقع دیتی ہے۔“

یہاں جو حوالہ دیا گیا ہے وہ صاف طور پر اس کشتی کا ہے جو سمندر پر انسان کو لے پہنچتی ہے بالکل اسی طرح جیسے عرصہ دراز پلے حضرت نوح ﷺ کی کشتی ان کو اور ان دوسرے افراد کو جو اس میں سوار تھے لے کر چلی اور ان کو خلکی پر پہنچا دیا۔

سمندر سے متعلق ایک دوسرا واقعہ جو مشابہہ میں آتا ہے اپنی غیر معمولی نوعیت کی وجہ سے قرآن کی ان آیات میں نمایاں طور پر دکھائی دیتا ہے جو آئینیں اس کے لیے وقف ہیں۔ تیس آئینیں ایسی ہیں جو ان بعض خصوصیات کا حوالہ دیتی ہیں جو بڑے دریاؤں میں جب وہ بہ کر سمندر میں گرتے ہیں اس وقت مشترک ہوتی ہیں۔

یہ واقعہ نہایت عام ہے اور اکثر اس وقت مشابہہ میں آتا ہے جب سمندر کا کھارا پانی دریا کے تازہ پانی میں ایک دم نہیں مل جاتا۔ قرآن اس چیز کا حوالہ پانی کی اس روکے سلسلہ میں دیتا ہے جس کو دجلہ اور فرات کی اچھوری قرار دیا جاتا ہے۔ جہاں یہ دونوں دریا مل کر وہ چیز ہناتے ہیں جس کو ۱۰۰ میل سے زیادہ طویل سمندر یعنی ”شط العرب“ کہا جاسکتا ہے۔ خلیج کے اندر ورنی حصوں میں موجز کا اثر اس خوش آئند واقعہ کو جنم دیتا ہے جس سے تازہ پانی خلکی میں اندر تک پڑھ آتا ہے اور اس طرح یقینی طور پر مناسب آبیاری ہو جاتی ہے۔ متن کو صحیح طور پر سمجھنے کے لیے یہ جانتا پڑتا ہے کہ انگریزی کا لفظ ”سی“ (سمندر) عربی کے لفظ ”بَرْ“ کے معنوی مفہوم پر حاوی ہے جس کا پانی کے ایک بڑے ذخیرے پر اطلاق ہوتا ہے اور مساوی طور پر سمندر اور بڑے دریاؤں مثلاً نیل، دجلہ اور فرات کے لیے استعمال ہوتا ہے۔ ذیل میں تین آئینیں درج کی جاتی ہیں جن میں اس واقعہ کو بیان کیا گیا ہے۔

سورة ۲۵، آیت ۵۲:-

وَهُوَ الَّذِي مَرَحَ الْبَحْرَيْنِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ طَ وَجَعَلَ  
يَنْهَمَاءَ بَرْأَخَا وَجَجَرَا مَهْجُورًا ۝

”اور وہی ہے جس نے دو سمندروں کو ملا رکھا ہے ایک لذیذ و شیریں، دوسرا تنگ و  
شور۔ اور دونوں کے درمیان ایک پردہ حائل ہے، ایک رکاوٹ ہے جو انہیں گذہ  
ہونے سے روکے ہوئے ہے۔“

سورة ۲۵، آیت ۱۲:-

وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرُنِ ۝ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابٍ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ طَ  
وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيقًا وَتَسْتَخِرُ جُنُونَ حَلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ۝  
”اور پانی کے دو ذخیرے کیلئے نہیں ہیں ایک میٹھا اور پیاس بچانے والا ہے، پینے  
میں خوبگوار، اور دوسرا سخت کھاری کہ حلق چھیل دے مگر دونوں سے تم تر و تازہ  
گوشت حاصل کرتے ہو، پسند کے لیے زینت کا سامان نکلتے ہو۔“

سورة ۵۵، آیات ۱۹۔ ۲۰ اور ۲۲:-

مَرَحَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِينِ : يَنْهَمَاءَ بَرْزَخٌ لَا يَبْغِينِ ۝ ... يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّثُولُو  
وَالْمَرْجَانِ ۝

”دو سمندروں کو اس نے چھوڑ دیا کہ باہم مل جائیں اس پر بھی ان کے درمیان ایک  
پردہ حائل ہے..... ان سمندروں سے موئی اور موئے نکلتے ہیں۔“

ایک خاص واقعہ کے بیان کے علاوہ، ان آیات میں ان اشیاء کا بھی حوالہ ہے جو پیش  
ہے۔ اور سمندر کے سور پانی سے حاصل ہو سکتی ہیں، ”چھیلیاں“، زینت کا سامان یعنی موئے اور  
موئی۔ اس واقعہ سے متعلق جس سے دریا کا پانی اچھوری کے مقام پر سمندر کے پانی سے نہیں  
ملتا۔ یہ بات سمجھ لینی چاہیے کہ یہ بات دجلہ اور فرات ہی کے ساتھ مخصوص نہیں ہے متن  
میں ان کا ذکر نام لے کر نہیں کیا گیا لیکن خیال ہے کہ اشارہ ان ہی کی طرف ہے۔ ان دریاؤں  
کی بھی جو سمندر میں بہ کہ بہت آگے تک جاتے ہیں، یہی خصوصیت ہے جیسے مسی پسی اور  
یا گٹھی کیاں گے، ان کا میٹھا پانی سمندر کے کھارے پانی سے اس وقت تک مخلوط نہیں ہوتا جب

تک کہ وہ بہت آگے تک سندھ میں نہ پہنچ جائیں۔

(ج) زمین کا ایکار (نشیب و فراز):

زمین کی ساخت انتہائی پچیدہ ہے۔ آج کل اس کو نہایت موٹے طریقے پر اس طور سے سمجھنا ممکن ہے کہ یہ ایک دینیز پرت سے بنی ہوئی ہے جس کا درجہ حرارت بہت بلند ہے، خصوصیت سے اس مرکزی حصہ (کرہ الوزن) کا جمل چنانیں ہنوز پچھلی ہوئی حالت میں ہیں اور ایک سطحی پرت کا جو قشر ارض کھلاتا ہے اور جو ٹھوس اور مٹھدا ہے۔ یہ قشر بہت پتلہ ہے اس کی دیابت کا اندازہ زیادہ سے زیادہ میلؤں کی اکائیوں یا میلؤں کی دیائیوں میں لگایا جاتا ہے لیکن زمین کا نصف قطر  $80^{\circ}$  میل سے کچھ ہی زیادہ ہے۔ اس طرح قشر (اوستا) زمین کے نصف قطر کے سویں حصہ کو بھی ظاہر نہیں کرتا۔ یہ جو کچھ بھی ہے اس پوست پر ہے کہ تمام طبقات الارضی حادث رونما ہوئے۔ ان حادث کی ابتداء المروں کے پیدا ہونے سے ہوئی جھوٹوں نے کوہستانی سلسلوں کو جنم دیا۔ ان کی بناوٹ کو علم طبقات الارض میں جبال زائی (پہاڑوں کی ابتداء) کہا جاتا ہے۔ یہ عمل بڑی اہمیت کا حال ہے۔ اس لیے کہ زمین کے ایکار میں ترقی ہونے کے ساتھ جس سے پہاڑوں کی تخلیل ہوئی تھی قشر ارض اسی تناسب سے نیچے کی طرف دھنا۔ اس عمل سے اس پرت میں ایک بیاند قائم ہوئی جو اس کے نیچے پچھی ہوئی ہے۔

کرۂ ارض کی سطح پر سندھ اور خشکی کی تقسیم کی تاریخ حال ہی میں متین کی گئی ہے اور وہ ابھی تک انتہائی جدید اور سب سے زیادہ جانے پہچانے اور کے لیے بھی بڑی حد تک نامکمل ہے۔ ممکن ہے سندھوں کے ظہور کو جن سے کرۂ آب کی تخلیل ہوئی ہے تقریباً پچاس کروڑ سال کا عرصہ ہوا ہے۔ غالباً ابتدائی دور کے اختتام پر تمام براعظم مل کر خشکی کا ایک ہی تودہ تھا جو انجمام کا نوث کر جھوٹ میں بٹ گیا۔ علاوہ اذیں کچھ براعظم یا براعظموں کے حصے بھری منطقات میں پہاڑوں کی تخلیل سے ابھر کر معرض وجود میں آئے ہیں (یعنی شامل اطلانتش کی براعظم اور یورپ کا کچھ حصہ)

جدید تصورات کے بموجب خشکی جو ابھر کر معرض وجود میں آئی اس کی تخلیل میں غالب جز کوہستانی سلسلوں کی تخلیل ہے۔ ابتدائی دور سے لے کر دوسرے رابع تک، زمین کا ارتقاء

جبال زائی حالتون کے مطابق ان درجات میں منقسم ہے جن کی جماعت بندی اسی نام کے ادوار میں ہوتی ہے اس لیے کہ پہاڑی بلندیوں کی تشكیل سندھ اور برا عظموں کے مابین توازن قائم رکھنے کے لیے ایک رد عمل ہے۔ اس کی وجہ سے خلکی کے کچھ حصے غائب ہو گئے اور کچھ نمودار ہوئے اور کروڑوں سال میں اس عمل نے برا عظموں اور برا عظموں کی سطحی تقسیم کو بدلتی دیا۔ فی الحال اول الذ کر اس سیارے کی سطح کے محض تین دسویں حصہ پر پہلے ہوئے ہیں۔

اس طریقہ سے ان تغیرات کا جو گذشتہ کروڑوں سالوں میں ظہور پذیر ہوئے ایک بہت ہی کام چلا ساختا کہ پیش کر دیا ممکن ہے۔

زمین کے ابھار کا حوالہ دیتے ہوئے قرآن حکیم جیسا کہ ہم دیکھتے ہیں صرف پہاڑوں کی تشكیل کا ذکر کرتا ہے۔ جدید نقطہ نظر سے دیکھا جائے تو کہا جا سکتا ہے کہ فی الحقيقة ان آیات کے بارے میں جو صرف اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم کا انعام کرتی ہیں زمین کی تشكیل کے لحاظ سے نہایت قلیل ہے جیسا کہ حسب ذیل آیات میں ہے:-

سورة اے، آیات ۱۹ تا ۲۰:-

وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بِسَاطًا ۝ لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُّلًا فِي جَاجَأْ ۝

”اور اللہ نے زمین کو تمہارے لیے فرش کی طرح بچھایا ہے تاکہ تم اس کے اندر کھلے راستوں پر چلو۔“

سورة اے، آیت ۲۸:-

وَالْأَرْضَ فَرَشَنَاهَا فَيَعْمَلُ الْمَهْدُونَ ۝

”زمین کو ہم نے بچھایا ہے اور ہم بڑے اچھے ہموار کرنے والے ہیں۔“

فرش جو بچھایا گیا ہے قشر ارض ہے جو ایک سخت خول ہے جس پر ہم رہ سکتے ہیں۔

اس لیے کہ کرۂ ارض کے زیریں پرت نہایت گرم، رقیق اور کسی قسم کی حیات کے لیے بھی معاندو خلاف ہیں۔

قرآن میں وہ بیانات جن میں پہاڑوں کا حوالہ اور لمبیوں کے حادثہ کے نتیجہ میں ان

کے استحکام کا تذکرہ ہے نہایت اہم ہیں۔

سورة ۸۸، آیات ۱۹، ۲۰ سیاق عبارت میں مکرین کو بعض حوادث پر غور کرنے کی دعوت دی گئی ہے جن میں:-

وَالِّي الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَالِّي الْأَرْضِ كَيْفَ شُطَحَتْ ۝

..... ”پہاڑوں کو نہیں دیکھتے کہ کیسے جمائے گئے ہیں؟ اور زمین کو نہیں دیکھتے کہ کیسے بچھائی گئی ہے۔“

مندرجہ ذیل آیات اس طریقے کی تفصیلات دیتی ہیں جس طریقے سے کہ پہاڑوں کو زمین کے اندر مضمبوطی سے جملایا گیا ہے۔

سورة ۸۷، آیت ۶، ۷:-

أَلَمْ تَجْعَلِ الْأَرْضَ مَهْدًا وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ۝

”کیا یہ واقعہ نہیں ہے کہ ہم نے زمین کو فرش بنایا اور پہاڑوں کو میخون کی طرح گاڑ بولی۔“

جن میخون کا حوالہ دیا گیا ہے وہ کسی زمانہ میں کسی خیسہ کو زمین پر مضمبوطی سے جمانے کے لیے استعمال کی جاتی تھیں۔ (اوتد جمع ہے وتد کی)

موجودہ دور کے ماہرین ارضیات زمین کے لبروں کو پہاڑوں کی بیاناریں بتاتے ہیں اور وہ انداز آیک میل سے تقریباً میل کی گرامی تک گئی ہوئی ہیں۔ قشرارض کا استحکام ان لبروں کے حادثہ کا نتیجہ ہے۔

لذا یہ بات حیرت خیز نہیں رہتی جب ہم قرآن کی بعض عبارتوں میں پہاڑوں کے متعلق اظہار رائے پاتے ہیں، جیسا کہ ذیل میں درج ہے۔

سورة ۷۶، آیت ۳۲:-

وَالْجِبَالَ أَرْسَهَا ۝

”اور پہاڑ اس میں گاڑ دیئے۔“

سورة ۳۱، آیت ۱۰:-

وَالْقَى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَبْيَنَدِكُمْ

”اس نے (خدا نے) زمین میں پہاڑ جمادیے تاکہ وہ تمیں لے کر ڈھلک نہ جائے۔“

یہی محاورہ سورۃ ۱۲، آیت ۱۵ میں دہرا گیا ہے اور یہی خیال بغیر کسی ادنیٰ تغیر کے سورۃ ۲۱، آیت ۳۱ میں ظاہر کیا گیا ہے:-

**وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِينَدُهُمْ**

”اور ہم نے زمین میں پھاڑ جادیئے تاکہ وہ انھیں لے کر ڈھلک نہ جائے۔“

ان آتوں میں یہ خیال ظاہر کیا گیا ہے کہ پھاڑوں کو اس طریقہ سے جیلایا گیا ہے کہ استحکام کا تین پیدا ہو گیا اور یہ بات ارضیاتی معلومات سے مکمل طور پر مطابقت رکھتی ہے۔

#### (د) زمین کا کرہ باد:

کچھ ایسے بیانات کے علاوہ جو مخصوص طور آسمان کے ذکر سے متعلق ہیں جیسا کہ گزشتہ باب میں دیکھا گیا ہے، قرآن کریم میں متعدد آیات اس حتم کی شالیں ہیں جن میں اس حادثہ کا تذکرہ ہے جو کہ باد میں رونما ہوتا رہتا ہے، جہاں تک کہ ان میں اور جدید سائنس کی معلومات میں موازنہ کا تعلق ہے یہاں اور مقابلات کی طرح اس بات پر غور کیا جانا چاہیے کہ آج کل کی جدید سائنسی معلومات اور قرآن میں مذکور حادث کے درمیان مطلق کوئی تضاد تماقش نہیں ہے۔

#### ارتفاع:

زیادہ بلندی پر جس بے چینی کا تجربہ ہوتا ہے اور جو بے چینی جس قدر اور جاتے ہیں اتنی ہی بڑھتی جاتی ہے۔ یہ عام احساس سورۃ ۲۶ کی آیت ۲۵ میں بیان کیا گیا ہے:-

**فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرُخْ صَدْرَهُ لِإِلَاسْلَامِ ۝ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَ يَجْعَلُ صَدْرَهُ ضَيْقاً حَرَجَ جَانِمًا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ ۝**

”پس جسے اللہ ہدایت نہیں کیا ارادہ کرتا ہے اس کا ایسہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جسے گمراہی میں ڈالنے کا ارادہ کرتا ہے اس کے سینہ کو ٹنک کر دیتا ہے اور اس کو ایسا بھینچتا ہے کہ (اسلام کا تصور کرتے ہی) اسے یوں معلوم ہونے لگتا ہے کہ گویا وہ آسمان کی طرف پرواز کر رہا ہے۔“

بعض شارحین نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ زیادہ بلندی پر بے چینی کا تصور حضرت محمد

شہریت کے زمانہ کے عروں میں نہیں تھا۔ یہ دعویٰ قطعی طور پر صحیح نہیں معلوم ہوتا۔ جزیرہ نماۓ عرب میں ایسی چیزوں کا وجود جو دو میل سے زیادہ بلند ہیں اس دعویٰ کو انتہائی ناممکن بنا دیتا ہے کہ وہ لوگ زیادہ بلندی (۳) پر سانس لینے کی دشواری کو نہیں جانتے تھے۔ کچھ حضرات ایسے بھی ہیں جن کو اس آیت میں خلا کی تحریر کی پڑھیں گوئی دکھائی دیتی ہے۔ یہ ایک ایسی رائے ہے جو کم از کم اس عبارت میں منطبق طور پر انکار کی طالب نظر آتی ہے۔

### کرہہ باد میں بجلی:

کرہہ باد میں بجلی اور اس کے تاثر یعنی کونہ اور ٹالہ باری کا حوالہ حسب ذیل آیات میں دیا گیا ہے۔

سورۃ ۱۲، آیت ۱۲، ۱۳۔

هُوَ الَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرِيقَ خَوْفًا وَظُمْعًا وَيُتَشَّهِيءُ السَّحَابَ الْقَفَالَ ۝ وَيُسَيِّخُ  
الرَّعْدَ بِحَمْدِهِ وَالْمَلِئَكَةُ مِنْ خَيْفَتِهِ ۝ وَيُرِي سُلْطَنَ الصَّوَاعِقَ فَيُصَيِّبُ بِهَا مَنْ  
يَشَاءُ وَهُمْ يَجَادِلُونَ فِي اللَّهِ طَوْ ۝ وَهُوَ شَدِيدُ الْمُحَالِ ۝

”وہی (خدا) ہے جو تمہارے سامنے بجلیاں چکاتا ہے جنہیں دیکھ کر تمہیں اندریشے بھی لاحق ہوتے ہیں اسیدیں بھی بندھتی ہیں۔ وہی ہے جو پانی سے لدے ہوئے بادل اخھاتا ہے۔ بادلوں کی گرج اس کی حمد کے ساتھ اس کی پاکی بیان کرتی ہے اور فرشتہ اس کی بیت سے لرختے ہوئے اس کی تسبیح کرتے ہیں وہ کڑکتی ہوئی بجلیوں کو بھیجا ہے اور با اوقات انہیں جس پر چاہتا ہے میں اس حالت میں گرا دیتا ہے کہ لوگ ان کے بارے میں مجھکر رہے ہوتے ہیں۔ فی الواقع اس کی چال بڑی زبردست ہے۔“

سورۃ ۲۳، آیت ۳۲۔

أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُرِجِنِ السَّحَابَا تُمَّ يَوْلِفُ بَيْتَهُ تُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَاماً فَتَرَى الْوَدْقَ  
يَخْرُجُ مِنْ خَلْلِهِ ۝ وَيَنْتَلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جَبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرِدٍ فَيُصَيِّبُ بِهِ  
مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِفُهُ عَمَّنْ يَشَاءُ طَيْكَادُسَنَا بَرْقِهِ يَدْهُبُ بِالْأَبْصَارِ ۝  
”کیا تم دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ بادل کو آہست آہست چلاتا ہے پھر اس کے گلزوں کو باہم

جوڑتا ہے پھر اسے سمیٹ کر ایک کثیف ابر بنا دتا ہے پھر تم دیکھتے ہو کہ اس کے خول میں سے بارش کے قطرے پکتے چلتے آتے ہیں۔ اور وہ آسمان سے ان پہاڑوں کی بدولت جو اس میں بلند ہیں اولے بر ساتا ہے (۵) پھر جسے چاہتا ہے ان کا نقصان پہنچاتا ہے اور جسے چاہتا ہے ان سے بچا لیتا ہے، ان کی بجلی کی چک نگاہوں کو خیرہ کیے دیتی ہے۔

ان دو آتوں میں گرنے ابر ہائے مطیرا ابر ہائے ژالہ و برق کی تشكیل کے باین و واضح تعلق کا اظہار کیا گیا ہے۔ اول الذکر اندر یہ لائق ہونے اور امیدیں بذرخنے کا موجب ہوتے ہیں اس لیے کہ ان سے فائدہ حاصل ہوتا ہے اور موخر الذکر خوف و دہشت کا سبب ہوتا ہے کیونکہ جب وہ صاعقه بن کر گرتا ہے تو یہ سب بحکم خداوندی ہوتا ہے۔ ان دونوں حادثوں کے درمیان تعلق کی تصدیق کرہے پا دیں موجود بجلی کی جدید دور کی معلومات سے ہوتی ہے۔

### پرچھائیاں (سائے):

پرچھائیوں کا واقعہ اور یہ حقیقت کہ وہ حرکت کرتی ہیں آج کل اس سب کی تشریع بنت آسان ہے۔ یہ حسب ذیل مشاہدات کا موضوع ہے:-

سورۃ ۱۶، آیت ۸۱:-

وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ ظِلَالًا۔

”اس نے (خدا نے) اپنی پیدا کی ہوئی بنت سی چیزوں سے تمہارے لیے سائے کا انظام کیا۔“

سورۃ ۱۶، آیت ۲۸:-

أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ يَنْفَيُوا ظِلَالَ اللَّهِ عَنِ الْيَمِينِ وَالشَّمَائِيلِ  
شَجَّدَ اللَّهُ وَهُمْ ذُخِرُونَ ۝

”اور کیا یہ لوگ اللہ کی پیدا کی ہوئی کسی چیز کو بھی نہیں دیکھتے کہ اس کا سایہ کس طرح اللہ کے حضور سجدہ کرتے ہوئے دائیں اور بائیں کو گرتا ہے۔ سب اس طرح اظہار بجز کر رہے ہیں۔“

سورة ۲۵، آیات ۳۴، ۳۵۔

اَلْمَ تَوَالَى رِتَكَ كَيْفَ مَدَّ الظَّلَاءِ ۝ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ۝ ثُمَّ جَعَلْنَا<sup>۱</sup>  
الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا ۝ ثُمَّ قَبْضَنَاهُ إِنَّا قَبْضَاهُ يَسِيرًا ۝

"تم نے دیکھا نہیں کہ تمہارا رب کس طرح سایہ پھیلاتا ہے۔ اگر وہ چاہتا تو اسے دا انگی سایہ بنا دتا۔ ہم نے سورج کو اس پر دلیل بنایا۔ پھر مجھے مجھے سورج اٹھتا جاتا ہے۔ ہم اس سایہ کو رفتہ رفتہ اپنی طرف سیستھے پڑھ جاتے ہیں۔"

خدا کے آگے اس کی تمام خلوقات بیشوں ان کے سایوں کے بھروسہ اکسار کی مختلف صورتوں سے الگ اور اس حقیقت سے جدا گانہ کہ اللہ تعالیٰ اپنی وقت کے جملہ مظاہر کو جس طرح وہ چاہتا ہے واپس لے سکتا ہے، قرآن کریم سورج اور سایوں کے درمیان تعلق کا بھی ذکر کرتا ہے۔ اس موقع پر یہ حقیقت ذہن میں رہنی چاہیے کہ حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں لوگوں کا عقیدہ تھا کہ سایہ جب چلتا ہے تو وہ کس طرح سورج کی مشرق سے مغرب کی جانب حرکت سے متاثر ہوتا ہے اسی اصول کو طلوع آفتاب اور غروب آفتاب کے درمیان وقت معلوم کرنے کے سلسلہ میں دھوپ گھڑی کی صورت میں استعمال کیا جاتا تھا۔ اس مثال میں قرآن مجید اس تصریح کا حوالہ دیئے بغیر جو نزول کے وقت راجح تھی اس واقعہ کا ذکر کر دیتا ہے۔ اس کو صدیوں بعد تک وہ لوگ فوری طور پر تسلیم کر لیتے جو حضرت محمد ﷺ کے بعد ہوئے لیکن انعام کار وہ غلط ثابت ہو جاتی۔ قرآن صرف اس عمل کا ذکر کر دیتا ہے جو سورج سایہ کے ظاہر کرنے والے کی حیثیت سے انعام دیتا ہے۔ بظاہر اس طریقہ کے، جس طرح قرآن میں سایہ کا ذکر کیا گیا ہے اور اس کے جو کچھ ہم دور جدید میں اس واقعہ کے متعلق جانتے ہیں، درمیان کوئی تفاہ نہیں ہے۔



## حوالی

۱۔ جہاں کہیں بھی قرآن کریم میں "ہم" یا "ہم نے" استعمال ہوا ہے وہاں اس سے مراد خداوند کرم ہے۔

۲۔ ہمارے نزدیک اس صراحت کی بھی ضرورت نہیں ہے اس لئے کہ قرآن کریم میں اس بات کی نفعی نہیں کی گئی ہے کہ انسان کبھی بھی ترشیح کا عمل خواہ وہ کسی پیمانہ پر ہو انعام نہیں دے سکے گا بلکہ یہ بتایا گیا ہے کہ عام طور پر جو پانی تم پینتے ہو ان کو قدرتی طور پر بننے والے پادلوں سے ہم بر ساتے ہیں تم نہیں بر ساتے اور ہم بر ساکتے ہو۔

۳۔ پادلوں کی دس بڑی بڑی قسمیں کی گئی ہیں ان میں سے تین حتم کے پادل کافی بلندی پر ہوتے ہیں۔ دو حتم کے متوسط بلندی پر اور تین حتم کے نمایتہ کم بلندی پر۔ دو قسمیں اسکی ہیں جو نیچے سے اپر کی طرف بڑھتی چلی جاتی ہیں اور ان کی بلندی بعض اوقات کئی کئی میل کی ہوتی ہے اپر کے پادلوں میں اتنی غصہ ہوتی ہے کہ پانی کے اخراجات مجدد ہو کر رفر کے تراشے بن جاتے ہیں۔ اس لئے ان سے بارش ہونے کا کوئی امکان نہیں ہوتا۔ متوسط پادلوں میں سے ایک حتم اور زیریں پادلوں میں دو قسمیں اسکی ہیں جن سے بارش کا امکان ہوتا ہے۔ ان میں بھی زیریں حتم کے بادل نمبو اسٹریش (ایر مطیری یا حاکب باراں) بارش کے لئے مخصوص ہیں اپر کی طرف بڑھنے والے پادلوں میں کیومولو نمبس سے گرج چک اور ٹالہ باری ہوتی ہے، حاکب باراں کے ٹکڑے محصرات (بد لیاں) کملاتے ہیں وہ بھی بارش بر ساتے ہیں۔ (ترجم)

۴۔ یمن کے دار الحکومت منشاء میں حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں آبادی تھی، اس شرکی بلندی سطح سمندر سے ۴۰۰۰ فٹ کے قریب ہے۔

۵۔ جن پادلوں سے اولے پڑتے ہیں ان کا پھیلاوہ نیچے سے اپر کی طرف ہوتا ہے، یہ پادل کیومولو نمبس کملائے ہیں ان کی بلندی بعض اوقات کوہ الورست سے بھی زیادہ ہوتی ہے جب یہ سر کے اپر ہوتے ہیں تو اپنی دیازت کی وجہ سے سیاہ دکھائی دیتے ہیں اور جب افق پر ہوتے ہیں تو بلند پہاڑ معلوم ہوتے ہیں جو دوش ہوا پر چلتے ہوئے نظر آتے ہیں غالباً پہاڑوں سے ان عی پھاڑنا پادلوں کی طرف اشارہ ہے (ترجم)

## عالم حیوانیہ اور عالم نباتی

بہت سی وہ آیات جن میں حیات کی ابتداء کا ذکر ہے اس باب میں جمع کردی گئی ہیں، ساتھ ہی عالم نبات کے بعض پہلوؤں اور عالم حیوانی سے متعلق عمومی یا خصوصی عنوانات پر بحث کی گئی ہے الکتاب میں منتشر آیات کی جماعت بندی سے اس پوری معلومات کا ایک عمومی تصور سامنے آ جاتا ہے۔ جو ان موضوعات سے متعلق قرآن کریم میں شامل ہے۔

اس باب میں آئندہ باب کے موضوع کے سلسلہ میں قرآنی متن کا تجزیہ لغات کی بعض مشکلات کے سب خصوصیت سے کسی قدر نزاکت اختیار کر گیا ہے۔ ان مشکلات پر اس حقیقت کو کام میں لا کر قابو پایا گیا ہے کہ وہ سائنسی معلومات جس سے اس موضوع پر روشنی پڑتی ہے، زیر غور لائی گئی ہے۔ ذی روح اشیاء یعنی حیوان، نباتات اور انسان کے سلسلہ میں خصوصیت سے ایسا کیا گیا ہے، جہاں قرآن میں شامل ان عنوانات پر بعض بیانات کے مفہوم کی تلاش میں سائنس کی تعلیمات کے ساتھ ایک گونہ مقابلے کا ہونا ناجائز تھا گیا ہے۔

یہ بات واضح ہو جائے گی کہ قرآن کی ان عبارتوں کے متعدد ترجیحے جو علماء نے کیے ہیں، سائنسدانوں کو غلط معلوم ہوں گے۔ یہی بات ان تفاسیر پر بھی صادق آتی ہے، جو ان حضرات نے کی ہیں جن کو وہ سائنسی معلومات حاصل نہیں تھیں، جو متن کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے۔

### (الف) حیات کی ابتداء:

اس سوال نے انسان کو خود اپنی خاطر اور ان ذی روح اشیاء کی خاطر جو اس کو گھیرے ہوئے ہیں یہیش سے الجھائے رکھا ہے، یہاں اس چیز کا عام نقطہ نظر سے جائزہ لیا جائے گا، انسان کے سلسلہ کو، جس کے زمین پر ظہور اور افراش نسل کے عوامل، تفصیلی بحث کے موضوع ہیں،

آئندہ باب میں بیان کیا جائے گا۔

جب قرآن کریم میں حیات کی ابتداء کے موضوع کو نہایت وسیع بیان پر بیان کیا جاتا ہے، تو یہ بیان بے انتہا مختصر ہوتا ہے۔ یہ بات اس کی ایک آیت میں ہوئی ہے جس میں کائنات کی تکمیل کے عمل کو بھی بیان کیا گیا ہے۔ اس آیت کو پہلے ہی دہرایا گیا اور اس کی تشرعیت کی گئی ہے۔

سورة ۲۱، آیت ۳۰۔

أَوْلَمْ يَرَالَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتْقًا فَفَتَّقْنَاهُمَا طَوْجَعَلْنَا  
مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَتَّىٰ طَافَلَا يُؤْمِنُونَ ۝

”کیا وہ لوگ جنہوں نے (نبی کی بات ماننے سے) انکار کر دیا ہے۔ غور نہیں کرتے کہ یہ سب آسمان اور زمین پاہم ملے ہوئے تھے پھر ہم نے انہیں جدا کیا اور پانی سے ہر زندہ چیز پیدا کی؟ کیا وہ (ہماری اس اخلاقی کو) نہیں مانتے؟“

کسی چیز کو کسی چیز سے نکالنے اور جدا کرنے کا تصور شکوک و شبہات کا موجب نہیں ہوتا۔ اس فقرہ کا یہ مفہوم بھی ہو سکتا ہے کہ ہر زندہ چیز پانی سے بھائی گئی ہے (جو اس چیز کا لازمی غصہ ہے) یا ہر جاندار شے کی ابتداء پانی میں ہوئی ہے۔ یہ دونوں امکانی مفہوم سائنسی معلومات سے کلی طور پر مطابقت رکھتے ہیں، حیات کی ابتداء فی الحقيقة مائی ہے اور پانی تمام جاندار خلیات کا جزو اعظم ہے پانی کے بغیر زندگی ممکن نہیں ہے۔ جب کسی دوسرے سیارے پر حیات کے امکان پر بحث کی جاتی ہے تو پہلا سوال یہ ہوتا ہے، ”کیا وہاں حیات کو قائم رکھنے کے لئے کافی مقدار میں پانی موجود ہے؟“

موجود معلومات ہمیں اس بات پر غور کرنے کی طرف مائل کرتی ہے کہ قدیم ترین جاندار شے کا تعلق یقیناً عالم نبات سے ہوا گا، سمندری کالی کا سراغ ما قبل کی بیریں دور سے طاہے یعنی اس زمانہ سے جو قدیم ترین معلوم سر زمینوں کا دور ہے۔ نامیاتی اشیاء جن کا تعلق عالم جیوانی سے ہے غالباً کسی قدر بعد میں ظور پذیر ہو سیں، ان کا وجود بھی سمندر سے ہوا۔

یہاں جس لفظ کا ترجمہ ”پانی“ کیا گیا ہے وہ ”ماء“ ہے جس سے مراد آسمان سے برسا ہوا پانی اور سمندری پانی دونوں ہو سکتی ہے۔ اس پر مستزاد کسی نوع کی رفق چیز ہو سکتی ہے،

پلے معنوں میں پانی وہ غصر ہے جو تمام بنا تاتی زندگی کے لیے ضروری ہے۔  
سورہ ۲۰، آیت ۵۳:-

**الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُّلًا وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَفَاخْرُجَنَا بِهَ آرَوْا جَاهِنَّمْ تَبَابَتْ شَشَيْ ۝**

”وہی (خدا) ہے جس نے تمہارے لیے نہیں کافرش بچالیا اور اس میں تمہارے چلنے کو راستے بنائے اور اوپر سے پانی بر سلا، پھر اس کے ذریعہ سے مختلف اقسام کی پیداوار نکالی۔“

عالم نبات میں جوڑے کے تصور کا یہ پہلا خواہ ہے، ہم بعد میں اس کی جانب مراجعت کریں گے۔ دوسرے معنوں میں ایک سیال شے بغیر کسی مزید اشارے کے کہ اس کی نو عیت کیا ہے، یہ لظا اپنی غیر محسین شکل میں یہ صراحت کرنے کے لیے استعمال ہوا ہے کہ تمام حیواناتی زندگی کی تکمیل کی بنیاد کیا ہے۔

سورہ ۲۲، آیت ۳۵:-

**وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ ذَائِبَةَ مِنْ مَاءٍ ۝**

”اور اللہ تعالیٰ نے ہر جاندار ایک طرح کے پانی سے پیدا کیا۔“  
ہم آگے جل کر دیکھیں گے کہ یہ لظا مادہ منوی<sup>(۱)</sup> کے لیے بھی مستعمل ہے۔

لہذا خواہ اس سے عمومی طور پر زندگی کی ابتداء سے بحث کی جائے یادہ غصر مراد ہو جو پودوں کو مٹی میں ختم رہتا ہے۔ یا حیوانات کا جنم سمجھا جائے۔ قرآن میں شامل حیات کی ابتداء کے تمام میانات جدید سائنسی معلومات سے پوری طرح مطابقت رکھتے ہیں زندگی کی ابتداء سے متعلق جو اساطیر نزول قرآن کے وقت عام طور پر راجح تھے ان میں سے کوئی بھی قرآن کے متن میں مذکور نہیں ہیں۔

### (ب) عالم نبات:

قرآن میں موجود ایسی متعدد آیات کو بالکلیہ نقل کروانا ممکن نہیں ہے جن میں پارش کے اثر سے متعلق اللہ تعالیٰ کی تقدیرت اور رحمت کا خواہ دیا گیا ہے جو بنا تاتی کی بایدگی کی

وجب ہوتی ہے۔ اس موضوع پر بیان تین آیات پیش ہیں۔

سورۃ ۱۶، آیت ۱۰۔

**هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُمْ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ** ۰  
**يَثْبِتُ لَكُمْ بِهِ الرِّزْعَ وَالرَّأْنَفَنَ وَالشَّخْلَ وَالْأَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ الْفَمَرَاتِ** ۶  
 ”وہی (خدا) ہے جس نے آسمان سے تمہارے لئے پانی بر سلا جس سے تم خود بھی  
 سیراب ہوتے ہو اور تمہارے جانوروں کے لئے بھی چارہ پیدا ہوتا ہے۔ وہ اس پانی  
 کے ذریعے سے کھیتیں اگاتا ہے اور زیتون اور کھجور اور انگور اور طرح طرح کے  
 دوسرے چل پیدا کرتا ہے۔“

سورۃ ۲۶، آیت ۹۹۔

**وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْجَرَ جُنَاحَنَا بِهِ تَبَاتَ كُلِّ شَنِيْءٍ فَأَنْجَرَ جُنَاحَنَا**  
**وَمِنْهُ خَصِيرًا تُخْرِجُ مِنْهُ حَبَّا مُتَرَاكِبَا ۷ وَمِنَ الشَّخْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَائِيَةٌ**  
**وَجَثَتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَالرَّأْنَفَنَ وَالرُّمَانَ مُشَبِّهَهَا وَغَيْرَ مُشَابِهٍ ۸ الظَّرْقُ وَالْأَ**  
**نَمَرٌ ۹ إِذَا أَنْتَرَوْنَعِهِ ۱۰ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَتٍ لِقَوْمٍ يَوْمَثُنُونَ** ۰

”اور وہی ہے جس نے آسمان سے پانی بر سلا۔ پھر اس کے ذریعے سے ہر قسم کی  
 باتیں اکالی پھر اس سے ہرے بھرے کھیت اور درخت پیدا کیے۔ پھر اس سے تباہ  
 تباہ ہوئے دانے نکالے اور کھجور کے ٹکڑوں سے پھلوں کے پچھے کے پچھے پیدا  
 کیے جو بوجھ کے مارے بچکے پڑتے ہیں اور انگور، زیتون اور انار کے باغ لگائے جن  
 کے پچل ایک دوسرے سے ملتے جلتے ہیں اور پھر ہر ایک کی خصوصیات جدا جدا بھی  
 ہیں، یہ درخت جب پھلنے ہیں تو ان کے پہل آئے اور پھر ان کے پکنے کی کیفیت پر  
 ذرا غور کی نظر سے دیکھو، ان کی نشانیاں ان لوگوں کے لئے ہیں جو ایمان لاتے ہیں۔

سورۃ ۵۰، آیات ۹ تا ۱۱۔

**وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَرِّكًا فَأَنْبَتَنَا بِهِ جَنَّتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدٌ ۰ وَالشَّخْلَ**  
**بِسْفِتٍ لَهُ طَلْعٌ نَصِيدٌ ۰ رِزْقًا لِلْعَبَادٍ ۱۱ وَأَحْيَنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتَانًا ۱۲ كَذِيلَكَ**  
**الْخُرُوفُ ۱۳**

”اور ہم نے آسمان سے برکت والا پانی نازل فریا پھر اس سے باغ اور فصل کے غلے اور بلند و بالا کھجور کے درخت پیدا کر دیئے جن پر چھلوں سے لدے ہوئے خوشی ہے لگتے ہیں یہ انتظام ہے بندوں کو رزق دینے کا۔ اس پانی سے ہم ایک مردہ زمین کو زندگی بخش دیتے ہیں (مرے ہوئے انسانوں کا زمین سے لکھنا بھی اسی طرح ہو گا)۔“

قرآن ان عام معلومات پر دوسری ایسی باتوں کا اضافہ کرتا ہے جن میں زیادہ خصوصی مقامیں کا اضافہ کیا گیا ہے۔

### عالم نبات میں توازن:

سورہ ۱۵، آیت ۴۹:-

وَالْأَرْضِ مَدْعُونَهَا وَالْقِيَّنَا فِيهَا رَوْا سَيِّرَةً وَأَنْبَشَنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَنِيْعٍ مَؤْذُونٌ ۝  
”ہم نے زمین کو پھیلایا اس میں پھاڑ جائے اس میں ہر نوع کی نباتات ٹھیک ٹھیک نپی تکی مقدار کے ساتھ اگائی۔“

### متعدد غذاوں کی مختلف مقداریں:

سورہ ۱۳، آیت ۲:-

وَفِي الْأَرْضِ قِطْعَةٌ مُتَجْوِزَاتٌ وَجَنَّتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَرَزْعٍ وَتَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرِ صِنْوَانٍ يُسْكُنُ بِمَاءٍ وَاحِدٍ لَهُ وَلَفَضِيلٌ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكْلِ طَانٌ فِي ذَلِكَ لَا يَتِي لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ۝

”اور دیکھو زمین میں الگ الگ خلے پائے جاتے ہیں جو ایک دوسرے سے متصل واقع ہیں۔ انگور کے باغ ہیں کھیتیاں ہیں کھجور کے درخت ہیں جن میں سے کچھ اکبرے ہیں اور کچھ دوہرے، سب کو ایک ہی پانی سیراب کرتا ہے مگر مزے میں ہم کسی کو بہتر بنا دیتے ہیں اور کسی کو کمتر۔ ان سب چیزوں میں ثانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جو عقل سے کام لیتے ہیں۔“

ان آیات کی موجودگی پر غور کرنا اس لحاظ سے دلچسپ ہے کہ ان سے مستعمل

مصلحت کی سنجیدہ نوعیت ظاہر ہوتی ہے اور ساتھ ہی کسی ایسے بیان کے فقدان کا بھی پتہ چلتا ہے جو اس دور کے عقائد کو بنیادی حقائق کے مقابلہ میں زیادہ نمایاں کر کے پیش کرے۔ لیکن جو بات خصوصیت سے ہماری توجہ کو اپنی جانب مبذول کرے وہ قرآن مجید کے وہ بیانات ہیں جن کا تعلق عالم نبات میں افراش نسل ہے۔

عالم نبات میں افراش نسل:

یہ بات ذہن میں رکھنی چاہیے کہ عالم نبات میں افراش نسل کے دو طریقے ہیں ایک جنسی دوسرا غیر جنسی۔ ان میں صرف پلا طریقہ ایسا ہے جو افراش نسل کی اصطلاح کافی الحیمت مستحق ہے۔ کیونکہ اسی سے ایک ایسے حیاتی عمل کا تعین ہوتا ہے جس کا مقصد اس پودے کے مقابلہ میں جس سے یہ پیدا ہوا ہے ایک جدید منفرد وجود کا انتشار ہے۔

غیر جنسی افراش نسل بالکل سادہ طریقہ پر تعداد میں اضافہ کا نام ہے۔ یہ ایک نامیاتی وجود کے ٹکڑے ٹکڑے ہونے کے نتیجہ میں ظہور پذیر ہوتا ہے جو اصل پودے سے جدا ہو گیا ہو۔ اور اس طریقہ سے ترقی پا گیا ہو کہ وہ پھر اسی پودے سے واصل ہو جائے جس سے وہ نکلا تھا۔ گیئر موڈل اور میگنزو کے نزدیک یہ بایدگی کی ایک مخصوص کیفیت ہے۔ اس کی ایک سادہ ہی مثال قلم لیتا ہے۔ کسی پودے سے قلم لے کر اس کو موزوں پانی میں نم مٹی کے اندر لگا دیا جاتا ہے اور نئی جگہ نکل آنے سے وہ پھر جنم جاتا ہے۔ بعض پودوں کے نامیاتی اجزاء خصوصیت سے اسی مقصد کے لیے وضع ہوتے ہیں۔ لیکن کچھ ایسے ہوتے ہیں جن میں کلے پھوٹے ہیں اور ان کا عمل وہی تحریم جیسا ہوتا ہے (یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ تحریم جنسی افراش نسل کے عمل کے نتائج ہیں)

عالم نبات میں جنسی افراش نسل ایک ہی پودے پر نہ اور مادہ کے ملاپ سے جنسی تکمیل کے ذریعہ عمل میں آتی ہے یا جدا گانہ پودوں پر قائم ہو جاتی ہے۔ صرف یہی وجہ ہے جس کا تذکرہ قرآن میں کیا گیا ہے۔

سورة ۲۰، آیت ۵۳۔

وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَافَخُرْجَنَا بِهِ أَرْوَاجَاهِ مِنْ نَبَاتٍ شَتَّى ۝

”اور (اللہ ہی وہ ذات ہے) جس نے آسمانوں سے پانی بر سایا پھر اس کے ذریعے سے مختلف نباتات کے جوڑے پیدا کیے۔“

”جوڑے میں سے“ ایک ترجمہ ہے زوج کا (جس کی جمع ازواج ہے) جس کے ابتدائی معنی ہیں ”وہ شے جو ایک دوسری شے کے ساتھ مل کر ایک جوڑا بنائے۔“ یہ لفظ بالکل اسی طرح ایک شادی شدہ جوڑے کے لیے استعمال ہوتا ہے جس طرح جو توں کے ایک جوڑے کے لیے۔

سورة ۲۲، آیت ۵۔

وَتَرَى الْأَرْضَ هَا مَدَّةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَرَّتْ وَرَبَّتْ وَأَنْبَتَ مِنْ كُلِّ ذَرْقٍ فَيَهْجُجُ ○

”اور تم دیکھتے ہو گے زمین سوکھی پڑی ہے پھر جہاں ہم نے اس پر میسہ بر سایا کہ یہ ایک وہ بجکٹ اٹھی اور پھول گئی اور اس نے ہر قسم کی خوش منظر بنا تات اُنکی شروع کر دی۔“

سورة ۳۱، آیت ۱۰۔

فَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ ذَرْقٍ كَرِيمِ ○

”پس ہم نے زمین میں پودوں اور نباتات کے اچھے جوڑے اگائے“

سورة ۱۳، آیت ۳۔

وَمِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زُوْجَيْنِ اثْنَيْنِ

”اسی نے ہر طرح کے پھلوں کے جوڑے پیدا کیے ہیں۔“

ہمیں معلوم ہے کہ پہل ان اعلیٰ درجے کے پودوں کی افزائش نسل کے عمل میں آخری حاصل ہے جن کے نظام انسانی ترقی یافتہ اور پیچیدہ ہے۔ پہل سے قبل کا درجہ پھول کا ہے جس میں زر اور مادہ دونوں کے اعضاء (حاصل زر اور بیضہ) ہوتے ہیں۔ آخر الذکر میں اگر ایک مرتبہ ختم اچھی گیا تو وہ بار آور ہو جاتا ہے جو اپنی باری سے بڑھتا اور ختم پیدا کرتا ہے۔ لہذا تمام پہل زر اور مادہ کے اعضاء کے وجود پر دلالت کرتے ہیں۔ قرآن میں جو آیت دی گئی ہے اس کا کمی مفہوم ہے۔

یہ بات ذہن نہیں کرنی پڑے گی کہ بعض اقسام میں غیر بار و بپھولوں سے بھی بچل پیدا ہو سکتا ہے۔ (خود زا بچل....) مثلاً کیلا۔ کتنی حتم کے انسان، انجھر، سترے اور اگور، اس کے باوجود وہ ان پودوں سے حاصل ہو سکتے ہیں جن میں واضح طور پر جنسی خصوصیات ہوتی ہیں۔ افراطی نسل کے عمل کی آخری شکل حتم کے نمونہ کے ساتھ اس وقت ظاہر ہوتی ہے جب ایک مرتبہ اس کا ہموفی خول شق ہو جاتا ہے۔ (بعض اوقات یہ حتم ایک سختگی میں بند ہوتا ہے) اس اشتقاق سے جیسیں باہر نکل آتی ہیں جو منی سے وہ تمام چیزوں جذب کرتی ہیں جو پودے کی سست رفتار زندگی کے لئے ایک حتم کی حیثیت سے ضروری ہوتی ہیں جب کہ یہ حتم پڑھتا اور ایک نئے پودے کو جنم دیتا ہے۔

قرآن کی ایک آہت نمو کے اس عمل کا اس طرح حوالہ دیتی ہے۔

سورة ۶، آیت ۹۵:-

**إِنَّ اللَّهَ فَالَّذِي الْحَبِّ وَالثُّنُوْى**

”عجین کہ دانتے اور سختگی کو پھاڑنے والا اللہ ہے۔“

قرآن کرم اکثر عالم نبات میں ایک جوڑے کے ان اجزاء ترجمی کے وجود کا انتہاء کرتا ہے اور ایک عمومی سیاق کے ساتھ بغیر کسی حرکے ایک جوڑے (زوج) کا تصور پیش کرتا ہے۔

سورة ۳۶، آیت ۳۶:-

**سُبْحَانَ الَّهِيَّ خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا نَبَتَتِ الْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا  
لَا يَعْلَمُونَ**

”پاک ہے وہ ذات جس نے جملہ اقسام کے جوڑے پیدا کیے خواہ وہ زمین کی نباتات میں سے ہوں یا خود ان کی اپنی جنس (نوع نسلی) میں سے یا ان اشیاء میں سے جن کو یہ جانتے تک نہیں ہیں۔“

ان اشیاء کے معنوں کے متعلق جو حضرت محمد ﷺ کے نماز میں لوگ نہیں جانتے تھے بت سے مفروضے قائم کیے جاسکتے ہیں آج ہم ان چیزوں کے ڈھانچوں یا مزدوج عملوں کے مابین امتیاز کر سکتے ہیں۔ جوڑی روح اور فیرڑی روح اشیاء میں بے انتہا چھوٹی چھوٹی چیزوں سے

لگا کر بے حد بڑی چیزوں تک چلی گئی ہیں۔ اصل لکھتے جوان واضح طور پر بیان کردہ تصورات کو یاد رکھتے اور ایک مرتبہ پھر ذہن نشین کرنے کا ہے وہ یہ ہے کہ وہ جدید سائنس سے کلی طور پر مطابقت رکھتے ہیں۔

### (ج) عالم حیوانی:

قرآن مجید میں عالم حیوانی سے متعلق متعدد سوالات ہیں جو ایسی تحریکات کے موضوع ہیں جن کا جدید سائنسی معلومات سے مقابلہ و موازنہ ہوتا ہے لیکن اگر اس اقتیاب میں جو آئندہ دیا جاتا ہے اس موقع پر کوئی عبارت چھوڑ دی جائے تو پھر قرآن میں اس مضمون کے متعلق ہتنا کچھ شامل ہے اس کا ایک نامکمل تصور ہی حاصل ہوتا ہے اس عبارت میں عالم حیوانی میں پائے جانے والے کچھ عناصر کی تحقیق اس غرض سے بیان کی گئی ہے کہ انسان اللہ تعالیٰ کے اس فضل و کرم پر غور کرے۔ جو خداوند قدوس نے اس پر کیا ہے۔ یہ عبارت بنیادی طور پر اس طریقہ کی مثال پیش کرنے کے لیے نقل کی گئی ہے جس طریقہ سے قرآن انسانی ضروریات کے مطابق تحقیق کے ساتھ ہم آہنگی پیدا کرنے کا ذکر کرتا ہے۔ یہ خصوصیت سے ان لوگوں کے معاملہ کو بیان کرتا ہے۔ جو دنیا ماحول میں رہتے ہیں اس لیے کہ کوئی بات بھی اسی نہیں ہے جس کا جائزہ کسی اور نظر نظر سے لیا جاسکتا ہو۔

سورۃ ۱۲، آیت ۵، ۸:-

وَالْأَنْعَامَ خَلَقَهَا اللَّكُمْ فِيهَا دَفَءٌ وَ مَنَافِعٌ وَ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ۝ وَ لَكُمْ فِيهَا  
جَمَالٌ جَيْنٌ تُرْبَحُونَ وَ جَيْنٌ تُسَرَّحُونَ ۝ وَ تَحِمْلُ الْأَنْقَالُكُمْ إِلَى تَلَدِ لَمْ  
تَكُونُوا بِلِفْيِهِ إِلَّا بِشَقِ الْأَنْفُسِ ۖ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُوفٌ رَّجِيمٌ ۝ وَ الْخَيْلَ  
وَ الْبَيْلَانَ وَ الْحَمِيرَ لَتَزَكَّبُوْهَا وَ زَيْنَةٌ وَ يَخْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۝

”اس نے جانور پیدا کیے جن میں تمارے لیے پوشک بھی ہے اور طرح طرح کے دوسرے فائدے بھی اس میں تمارے لیے جمل ہے۔ جب کہ تم صبح کے وقت انسیں چڑنے کے لیے بھیجتے ہو اور جبکہ شام کے وقت انسیں واپس لاٹتے ہو۔ وہ تمارے لیے بوجھ ڈھون کر ایسے ایسے مقلات تک لے جاتے ہیں جہاں تم سخت

جانشانی کے بغیر نہیں پہنچ سکتے۔ حقیقت یہ ہے کہ تمہارا رب بڑا ہی شفیق اور صراحت ہے۔ اس نے گھوڑے اور چمگ اور گدھے پیدا کیے تاکہ تم ان پر سوار ہو اور وہ تمہاری زندگی کی رونق بنیں۔ وہ اور بست سی چیزیں تمہارے فائدے کے لئے پیدا کرتا ہے جن کا تمہیں علم تک نہیں ہے۔ ”

ان عام کیفیات کے ساتھ ساتھ قرآن کریم انتہائی متنوع مضامین پر بعض معلومات فراہم کرتا ہے۔

علم حیوانی میں افرائش نسل ————— حیوانی برادریوں کے وجود کا ذکر ————— ایسے بیانات جو شد کی مکملیوں، کٹلیوں اور پرندوں سے متعلق ہیں ————— جانوروں کے دودھ کے اجزائے ترکیبی کے ذریعہ پر ملاحظات اور آراء

### 1. علم حیوانی میں افرائش نسل:

اس کو بڑے اختصار کے ساتھ سورہ ۵۲ کی آیات ۳۵ اور ۳۶ میں بیان کیا گیا ہے۔

وَأَنَّهُ خَلَقَ النَّوْجِينِ الْذَّكَرَ وَالْأُنْثَىٰ ۝ مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُنْفَلِي ۝

”اور یہ کہ اس نے زاروں مادہ کو جوڑا پیدا کیا ایک بوند سے جب وہ پٹکالی جاتی ہے۔“

جوڑا (زوج) وہی لفظ ہے جس سے ہمیں پہلے ہی آئیوں میں سابقہ پڑھ کا ہے جن میں عالم بیان میں افرائش نسل کے متعلق مندرجہ کی گئی ہے۔ یہاں جنسوں کا بھی ذکر کیا گیا ہے۔ تفصیل جو مطلقاً قابل ذکر ہے۔ وہ واضح ہے جس سے اس امر کا اظہار کیا گیا کہ رفق شے کی نہایت کیل مقدار افرائش نسل کے لئے درکار ہوتی ہے۔ خود لفظ ”نطفہ استعمال“ کیا گیا ہے جو اس رفق شے کو ظاہر کرتا ہے۔ اس قول کی موزونیت پر آئندہ باب میں صراحت پیش کی جائے گی۔

### 2. حیوانی برادری کے وجود کا ذکر:

سورہ ۴ آیت ۳۸۔

وَهَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَيْرٌ يَطِيرٌ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمْمَةٌ أَمْثَالُكُمْ ۝ مَا فَرَّ ظنا  
فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ۝ فُمَّا إِلَى رَبِّهِمْ يَتُحَشِّرُونَ ۝

”زمین پر چلنے والے کسی جانور اور ہوا میں پروں سے اٹنے والے کسی پرندے کو دیکھ لو یہ سب تمہاری ہی طرح کے انواع ہیں ہم نے ان کی تقدیر کے نوشہ میں کوئی کسر نہیں چھوڑ دی۔ پھر یہ سب اپنے رب کی طرف سے جاتے ہیں۔“

اس آئیت میں کئی نکات ہیں جن کی وضاحت ضروری ہے۔ اولاً یہ بات ظاہر ہو گی کہ اس بات کا ذکر کیا گیا ہے کہ بعد مرنے کے جانوروں کے ساتھ کیا پیش آتا ہے۔ بظاہر اس حالہ میں اسلام میں کوئی اصول متعین نہیں ہے۔ اس کے بعد عمومی طور پر تقدیر کا مسئلہ ہے (۲) جس کا یہاں پر ذکر کیا جائے گا اس کو مطلقاً جبکہ سمجھا جائے یا اضافی طور پر یعنی اجسام اور ایک باضابطہ نظام تک محدود رکھا جائے ہو ایک خاص طرز عمل پر محصر ہو۔ حیوان مختلف خارجی میہجات اور حرکات کے زیر اثر کام کرتے ہیں۔ جو خصوصی حالت کے تالع ہوتی ہیں۔

بلاشیر کا کہنا ہے کہ ایک قدیمی مفسر جیسے رازی (امام غزالی رازی) کا خیال تھا کہ یہ آئیت محفل جملی افعال کی جانب اشارہ کرتی ہے جو یہ ہے کہ جانور خدا کی عبادت کرتے ہیں۔ شیخ ابو بکر حمزہ اپنے ترجمہ قرآن کی تفسیر بیان کرتے ہوئے اس جملت کا ذکر کرتے ہیں جو حکمت رہانی کے بوجوہ جملہ اشیاء کو جماعتوں کی ٹھیکل میں اس طرح آگئے کی جانب ڈھکیلیت ہے کہ ان کا ہر فرد سے یہ مطالبہ ہوتا ہے کہ وہ تمام جماعت کی خدمت انجام دے۔

قریحی دہ سالوں میں حیوانی طرز عمل کا بغور جائزہ لیا جا چکا ہے جس کا نتیجہ یہ نکلا ہے کہ حقیقی طور پر حیوانی برادریاں وجود رکھتی ہوئی معلوم ہوئیں۔ یقیناً طویل عرصہ تک ایک جماعت یا برادری کے کام کا جائزہ لیا گیا ہے اور اس کے نتیجے میں یہ تسلیم کرنا پڑتا ہے کہ برادری کی تنظیمیں قائم ہیں۔ لیکن حال ہی میں ایسا ہوا ہے کہ اس نوع کی کسی تنظیم کے لیے جس نظام کی کارفریائی ہے وہ صرف چند انواع میں دریافت ہوئی ہے۔ جس محلہ کا سب سے زیادہ مطالعہ کیا گیا ہے اور جس کے بارے میں سب سے زیادہ واقفیت ہے وہ شد کی کمی کا معاملہ ہے جس کے طرز عمل اور کارگزاری سے فان فریش کا نام وابستہ ہے فان فریش لارنیز اور نمبر گین نے اس شعبہ میں جو کام کیا اس کے لیے انہیں ۱۹۷۳ء میں نوبیل انعام ملا تھا۔

### 3۔ ایسے بیانات جو شد کی مکھیوں، مکڑیوں اور پرندوں سے متعلق ہیں:

جب احصائی نظام کے ماہرین اس انوکھی تنظیم کی نمایاں مثالیں فراہم کرنا چاہتے ہیں۔ جو حیوانی رویہ اور طرز عمل میں رہنمائی کرتی ہے تو اس میں امکانی طور پر جن جانوروں کا زیادہ حوالہ دیا جاتا ہے وہ شد کی مکھیاں، مکڑیاں اور پرندے (باخصوص موگی پرندے) ہیں۔ بات خواہ کچھ ہو اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ تینوں جماعتیں ایک انتہائی ترقی یافتہ تنظیم کا نمونہ پیش کرتی ہیں۔

یہ حقیقت کہ قرآن کا متن عالم حیوانی میں اس مثالی تجزی کا حوالہ دیتا ہے اس غیر معمولی دلچسپ طرز عمل کے ساتھ مطلقاً مطابقت رکھتی ہے جو ان جانوروں میں سے ہر ایک سامنی نقطہ نظر اختیار کرتا ہے۔

### شد کی مکھیاں:

قرآن مجید میں شد کی مکھیاں سب سے طویل تفسیر و تشریح کا موضوع ہیں۔  
سورۃ ۱۲، آیات ۶۸ اور ۶۹۔ (۳)

وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى التَّحْلِيلِ أَنَّ الْجِبَالَ يَبُوَّنَا وَهِنَ الشَّجَرُ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ۝ ثُمَّ كُلِّي مِنْ كُلِّ الْفَمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبْلَ رَبِّكَ ذُلْلًا طَيْخُرُجَ  
مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ الْوَاهِهُ فِيهِ شَفَاءٌ لِلنَّاسِ ۝

”اور دیکھو تمہارے رب نے شد کی مکھی پر یہ بات وحی کرو دی کہ پہاڑوں میں اور درختوں میں اور شہینوں پر چڑھائی ہوئی بیلوں میں اپنے چھتے بنا اور ہر طرح کے پھلوں کا رس چوس اور اپنے رب کی ہموار کی ہوئی راہوں پر چلتی رہ۔ اس مکھی کے اندر سے رنگ برنگ کا ایک شربت لکھتا ہے جس میں لوگوں کے لیے شفا ہے۔“

یہ جانتا اس وقت مشکل ہے کہ ”اپنے رب کی ہموار کی ہوئی راہوں پر چلتے رہئے“ کا صحیح مفہوم کیا ہے؛ جب تک کہ اس کو عام اصطلاحوں میں نہ سمجھا جائے۔ ان کے طرز عمل سے حاصل شدہ معلومات کے سلسلہ میں وہ سب کچھ جو کہا جا سکتا ہے یہ ہے کہ یہاں جیسا کہ ان تین جانوروں میں سے جن کو بطور مثال قرآن میں بیان کیا گیا ہے۔ ہر

ایک کے معاملہ میں — ایک عجیب و غریب اعصابی نظام ان کے رویہ اور طرز عمل کو سارا دے رہا اور چلا رہا ہے۔ یہ بات معلوم ہے کہ شد کی مکھی کے ناج کا ڈھنگ دوسری مکھیوں کی جانب خبر رسانی کا ایک ذریعہ ہوتا ہے — اس طریقہ سے شد کی کھیاں اپنی ہی نوع کو ہدایت اور ان پھولوں کے فاصلہ کے متعلق معلومات فراہم کرتی ہیں جن سے رس جمع کرنا ہوتا ہے۔ قان فریش نے اس سلسلہ میں جو تحریر کیا ہے وہ اس حقوق کی اس نقل و حرکت کے مفہوم کو واضح کر دیتا ہے جس کا مقصد مزدور مکھیوں کے درمیان خبریں منتقل کرنا ہے۔

### مکڑیاں:

قرآن میں مکڑیوں کا ذکر ان کے مسکن کی نزاکت (تاریخ گبوت) پر زور دینے کے لئے کیا گیا ہے جو سب سے زیادہ بودا ہوتا ہے ان کی پناہ گاہ قرآن کریم کے بوجب ایسی ہی جو حکم کی ہوتی ہے جیسا کہ ان لوگوں کا مسکن ہوتا ہے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کو اپنا رب بنا�ا ہے۔

سورۃ ۲۹، آیت ۳۱:-

مَثَلُ الظَّالِمِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ ۝ إِنَّهُمْ لَمُحْسَنُونَ ۝  
وَإِنَّ أَوْهَنَ النَّبِيُّوْنَ لَيَسِّرُ الْعَنْكَبُوتُ ۝ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُوْنَ ۝

”جن لوگوں نے اللہ کو چھوڑ کر دوسرے سر پرست ہنالئے ہیں، ان کی مثال مکڑی جیسی ہے جو اپنا ایک گھر بناتی ہے اور سب گھروں سے زیادہ کمزور گھر مکڑی کا گھر ہوتا ہے۔ کاش یہ لوگ علم رکھتے۔“

مکڑی کا جالانی الحقیقت ریشمی دھاؤں کا ہوتا ہے جو اس جانور کے غدووں سے رس کر لکتا ہے اور وہ بے انتہا میں ہوتا ہے اس کی نزاکت کی نقل انسان نہیں اتار سکتا۔ ماہرین حیوانات کام کے اس غیر معمولی نمونہ سے جو اس جانور کے اعصابی خلیات سے ترتیب پاتا ہے صورت ہو جاتے ہیں اس اعصابی نظام سے اس جانور کو ایک مکمل ہندی نوعیت کا جلا تانے میں مدد ملتی ہے۔

پرندے:

پرندوں کا قرآن مجید میں اکثر تذکرہ کیا گیا ہے۔ حضرت ابراہیم ﷺ، حضرت یوسف ﷺ، حضرت داؤد ﷺ، حضرت سلیمان ﷺ اور حضرت عیسیٰ مسیح ﷺ کے حالات زندگی کے دوران دکھائی دیتے ہیں۔ لیکن حوالہ جات زیر غور مضمون پر کوئی روشنی نہیں ڈالتے۔ زمین پر حیوانی برادریوں اور آسمان پر پرندوں کے عقولوں سے متعلق آیت صدر میں پیش کردی گئی ہے۔

سورۃ ۶۸ آیت ۳۸:-

وَمَا مِنْ ذَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَيْرٌ يَطْبَقُرُ بِجَنَاحِهِ إِلَّا أَمْمَةٌ أَمْثَالُكُمْ ۖ مَا فَرَّ طَنَا  
فِي الْكِتَابِ مِنْ شَئْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُخْسَرُونَ ۝

”زمین پر چلنے والے کسی جانور اور ہوا میں پروں سے اڑنے والے کسی پرندے کو دیکھ لو یہ سب تمہاری ہی طرح کے انواع ہیں ہم نے ان کی تقدیر کے نوشتوں میں کوئی کسر نہیں چھوڑی۔ پھر یہ سب اپنے رب کی طرف منسٹے جاتے ہیں۔“

دو اور آیتیں پرندوں کے قدرت خداوندی کے کامل طور پر تالیع ہونے کی نمایاں کرتی ہیں۔

سورۃ ۱۲ آیت ۲۹:-

أَلَمْ يَرَوْا إِلَى الظَّنِيرِ مُسْخَرَاتٍ فِي جَوِ الْسَّمَاءِ ۖ مَا يَنْمِسِكُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ ۝  
”کیا ان لوگوں نے کبھی پرندوں کو نہیں دیکھا کہ فضاۓ آسمانی میں کس طرح سخر ہیں؟ اللہ کے سوا کس نے ان کو تھام رکھا ہے؟“

سورۃ ۶۷ آیت ۱۹:-

أَوْلَمْ يَرَوْا إِلَى الظَّنِيرِ فَوَقَهُمْ ضُفَّتٌ وَيَقْبِضُنَّ ۖ مَا يَنْمِسِكُهُنَّ إِلَّا الرَّحْمَنُ ۖ  
”کیا یہ لوگ اپنے اوپر اڑنے والے پرندوں کو پھیلاتے اور سکیرتے نہیں دیکھتے۔ رحمٰن کے سوا کوئی نہیں جوانہ تھاے ہوئے ہو۔“

ان آیات میں سے ہر ایک میں محض ایک لفظ کا ترجمہ ایک نہایت نازک مسئلہ بن۔

جاتا ہے۔ جو ترجمہ یہاں دیا گیا ہے اس سے یہ خیال ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ پرندوں کو اپنی قدرت سے تحملے رہتا ہے۔ زیر غور عربی کا لفظ "آفسٹک" ہے جس کا ابتدائی مفہوم ہے "تفضل" میں رکھنا، پکڑنا، تھامنا، روکنا"

ان آئتوں کے مقابلہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ اپنی نقل و حرکت کے پروگرام میں پرندوں کی بعض انواع کو جو تجھیں کا درجہ حاصل ہوتا ہے اس سلسلہ میں یہ آئیں اس بات پر زور دیتی ہیں کہ موجودہ کسی عقلی دلیل کے مقابلہ میں پرندے حکم ربی پر کیسی زیادہ انحراف کرتے ہیں پرندوں کو توالدو تناول کے رمز (Genetic Code) (۳) میں صرف ایک انتقالی پروگرام کی موجودگی ہی ان طویل اور انتہائی پیچیدہ سفروں کی وجہ ہو سکتی ہے جن کو نہایت نخے منے پرندے بغیر کسی سابقہ تجربہ اور کسی رہنمائی کے مکمل کر لیتے ہیں۔ یہ بات اس کی اس خوبی کے علاوہ ہے کہ وہ ایک مقررہ تاریخ پر پھر اسی جگہ واپس آ جاتے ہیں جہاں سے وہ روانہ ہوئے تھے۔ پروفیسر ہم بر گر اپنی کتاب "طاافت اور کنزوری (الابویان اے لاغر اثرات)" (۵) میں مشن برد کے جو بحر الکال کے علاقہ میں رہتی ہے۔ مشور واقعہ کی مثال پیش کرتے ہیں کہ وہ پندرہ ہزار پانچ سو میل کا سفر انگریزی کے ہندس آٹھ کی شکل (۶) میں ترتیب پا کر طے کرتی ہے۔ یہ بات مانی پڑتی ہے کہ اس قسم کے سفر کے لیے یہ انتہائی پیچیدہ ہدایات اس پرندے کے محض اعصابی خلیات ہی میں شامل ہو سکتی ہیں۔ وہ بے انتہا واضح طور پر منضبط ہوتے ہیں لیکن اس انقباط کو وجود میں لانے والا کون ہے؟

#### 4. جانوروں کے دودھ کے اجزاء ترکیبی کا ذریعہ:

قرآن کریم میں اس کی تین جدید معلومات کے ساتھ کلی طور پر مطابقت رکھتی ہے (سورہ ۱۲ آیت ۲۲) یہاں اس آیت کا ترجمہ اور اس کی تشریع میری اپنی کی ہوئی ہے کیونکہ جدید ترجمے بھی روانی طور پر اس کا وہ مفہوم بتاتے ہیں جو میری رائے میں مشکل سے ہی قابل قبول ہو سکتا ہے۔ یہاں دو مثالیں پیش ہیں۔

آرمیلیشور کا ترجمہ: (۷)

یقیناً تمہارے جانوروں میں تمہارے لیے ایک سبق ہے! ہم تمیں پینے کے لیے

خالص دودھ دیتے ہیں جو پینے والوں کے لیے نہایت خوب ہوتا ہے یہ ان کے بیٹھ میں جس چیز سے بتا ہے وہ کیلوس اور خون کے درمیان کی چیز ہے۔

پروفیسر حمید اللہ کا ترجمہ: (۸)

”یقیناً تمہارے جانوروں میں سوچنے کے لیے غذا ہے۔ ان کے فضلہ اور خون کے درمیان ان کے بیٹھ میں جو کچھ ہے اس میں سے ہم تمہیں وہ خالص دودھ پلاتے ہیں جس کا ہضم کرنا پینے والوں کے لیے آسان ہوتا ہے۔“

اگر یہ متومن کسی ماہر علومیات کو دکھائے جائیں تو وہ کے گا کہ یہ توبے انتہا بھیم ہیں وجہ یہ ہے کہ ان کے اور جدید تصورات کے درمیان نہایت ابتدائی سطح پر بھی مشکل سے کوئی مطابقت دکھائی دیتی ہے یہ ترجیح عربی زبان کے بڑے ماہرین کے کیے ہوئے ہیں لیکن یہ ایک معروف حقیقت ہے کہ کوئی مترجم خواہ وہ کتنا ہی ماہر ہو سائنسی بیانات کے ترجیح میں غلطیاں کر سکتا ہے جب تک کہ وہ زیر غور موضوع کا ماہر نہ ہو۔

انتہائی صحیح ترجمہ جو مجھے محسوس ہوتا ہے وہ حسب ذیل ہے:-

”یقیناً جانوروں میں تمہارے کے لیے ایک سبق ہے۔ ہم تمہیں ان کے جسموں کے اندر کی اس چیز سے جو آنٹوں کے مادہ اور خون کے اختلاط سے ایسا دودھ دیتے ہیں جو پینے والوں کے لیے خالص اور فرحت بخش ہوتا ہے۔“ (سورہ ۲۴، آیت ۲۶)

یہ تشریع اس تشریع سے بہت قریب ہے جو مختب ۱۹۷۳ء میں دی گئی ہے جس کو سپریم کوئنسل برائے اسلامی امور قاہرہ نے ترتیب دیا تھا۔ جس کی تائید جدید علم الاعضاء سے ہوتی ہے۔

انی لفاظ کے لحاظ سے مجازہ ترجمہ مندرجہ ذیل طریقہ پر حق بجانب قرار دیا جاسکتا ہے۔

میں نے ترجمہ کیا ہے ”ان کے جسموں کے اندر“ اور اس طرح نہیں جس طرح

آرڈینیشن اور پروفیسر حمید اللہ نے کیا ہے ”ان کے بیٹھ میں“ اس کی وجہ یہ ہے کہ لفظ ”بطن“ کے معنی ”وسط“ اور کسی چیز کے اندر بھی ہیں اور ”بیٹھ“ بھی ہیں۔ یہاں ان میں کوئی مفہوم

ایسا نہیں ہے جو تشریح بدن کے لحاظ سے صحیح ہو۔ ”ان کے جسموں کے اندر“ ایسا فقرہ ہے جو سیاق عبارت سے پوری مطابقت رکھتا ہے۔

دودھ کے اجزاء ترکیبی کے ابتدائی مأخذ کا تصور لفظ ”من“ سے واضح ہوا ہے۔ (اگریزی میں لفظ فرام) اور ایک حرف عطف کا تصور لفظ ”بین“ سے ملتا ہے۔ موخر الذکر نہ صرف ”من جملہ“ کے مفہوم کو ظاہر کرتا ہے بلکہ ”درمیان“ کے معنی بھی دلتا ہے۔ جیسا کہ دوسرے ترجیوں میں بتایا گیا ہے۔ لیکن یہ اس تصور کو بیان کرنے کے لیے بھی استعمال ہوا ہے کہ دو چیزیں یا دو اشخاص باہم ملائے گئے یا قریب لائے گئے ہیں۔

سامنی نقطہ نظر سے عمومیاتی تصورات اس آیت کے مفہوم کو سمجھنے کے لیے ذہن میں لانے پڑیں گے۔

جو مادے جسم کے لیے عام تقدیم کے سلسلہ میں یعنی ہوتے ہیں وہ اس کیمیا دی اسحال سے حاصل ہوتے ہیں جو دائرہ ہضم کے طول میں رونما ہوتا ہے یہ مادے آتوں کے مشمولات سے فراہم ہوتے ہیں۔

آنت میں کیمیا دی اسحال کے ایک مناسب مرحلہ پر پہنچ کر وہ اس کی جدار سے گزرتے ہیں اور دوران منہاجی کی جانب رواں ہوتے ہیں۔ یہ انتقال دو طریقوں سے ہوتا ہے یا تو براہ راست یعنی ان نسou کے ذریعہ جو عروق جانبہ کملاتی ہیں، یا باوساطہ یعنی بذریعہ دوران الباب۔ اس طرح سے پسلے وہ جگہ میں پہنچتے ہیں جہاں ان میں تبدیلی رونما ہوتی ہے اور یہاں سے وہ دوران منہاجی میں شامل ہونے کے لیے نکل پہنچتے ہیں۔ اس طرح ہر شے خون کی نالی سے ہو کر گزرتی ہے۔

دودھ کے اجزاء ترکیبی پستان کے غددوں سے رستے ہیں۔ پھر جیسا کہ ہوتا ہے۔ ان کو غذا کے ہضم ہونے سے بننے والی اس شے سے غذائیت ملتی ہے جو خون کی نالیوں کے ذریعے ان اجزاء تک پہنچتی ہے۔ چنانچہ خون اس شے کا جو کھانے سے حاصل ہوتی ہے جس کرنے اور پہنچانے والا عامل ہے اور اسی سے پستانوں کے غددوں کا تغذیہ ہوتا ہے جہاں دودھ کی تولید ہوتی ہے۔ یہ اسی طرح کا عمل ہے جس طرح کا دوسرے کسی عضو کے ساتھ ہوتا ہے۔ یہاں وہ ابتدائی عمل جو ہر دوسری چیز کو حرکت میں لے آتا ہے، آنت اور خون کے

مشولات کو خود جذار الامماء کی سطح پر باہم ملا دتا ہے۔ یہ نہایت واضح تصور کیمیا اور علم الاعضاء میں تحقیقات کے نتیجے کے طور پر حاصل ہوا ہے۔ رسول خدا حضرت محمد ﷺ کے زمانہ میں اس کا قطب علم نہیں تھا اور حکم ماضی قریب میں اس کو سمجھا گیا ہے۔ دوران خون کی دریافت نزول قرآن کے تقریباً دس صدیوں بعد ہاروے نے کی ہے۔ میں سمجھتا ہوں کہ ان تصورات کے حوالوں کی قرآن میں موجودگی کی وضاحت انسان کے بس کی بات نہیں اس لیے کہ وہ تصورات بعد میں وضع ہوئے۔



## حوالی

- ۱۔ یہ مادہ تولیدی غدوے سے رستا ہے اور اس میں حیوانات منویہ شال ہوتے ہیں۔
- ۲۔ ہم نے اس کتاب کے تیرے حصے کی تمدید میں اس چیز سے بحث کی تھی جس کے مطابق خود انسان کے متعلق مسئلہ جزو قدر کے سلسلہ میں عقیدہ رکھنا چاہیے۔
- ۳۔ ضمناً یہ بات نوٹ کی جاسکتی ہے کہ قرآن کرم میں صرف یہ آخری آیت ہے اُنکی ہے جس میں انسان کے دوا علاج کا ذکر کیا گیا ہے۔ شدیدقیناً کئی پیاریوں کے لیے مفید ہے اس مضمون کے متعلق مختلف میں خواہ کچھ کام جائے قرآن میں کسی اور مقام پر کسی معالجاتی فن کا خوالہ نہیں ملتا۔
- ۴۔ جدید ترین تحقیقات پر سائنس نے دریافت کیا ہے کہ تمام جانداروں کے (نباتات ہوں یا حیوانات) ہر ظیہ میں ایک کمیابی مرکب ڈی۔ این۔ اے ہوتا ہے۔ یہ بہت معمولی قسم کا کمیابی مرکب ہے۔ اس کی فلک ایک گول نیستہ کی طرح ہوتی ہے اور یہ خردینی کپیوڑی طرح کام کرتا ہے جس میں احکام کے یاد کرنے ہوئے حافظہ کی لائعداد نقشیں ہوتی ہیں جن کو کوڈ (رمزا) کہتے ہیں جب یہ ظیہ دو میں تقسیم ہوتا ہے۔ تو ہر حصہ کو اپنے اپنے کام کے لحاظ سے یہ نقشیں بھی مل جاتی ہیں۔
- احکام کا یہ شیپ ریکارڈ ہر ظیہ میں صحیح وقت اور موقع پر احکام جاری کرتا رہتا ہے کہ ظیہ کو اب کیا کام کرنا ہے۔ یہ کوڈ اسی حساب سے احکام جاری کرتے رہیں گے جو اس کو ظیہ کی تقسیم کے وقت اس نقل میں ملے تھے ان احکام کی تلاش میں ڈی۔ این۔ اے اور یہ کوڈ (رمزا) دریافت ہوئے۔ ان رموز کو کون واضح کرتا ہے اور کیوں؟ ابھی تک سائنس اس کو بھگتے سے بھی قادر ہے، مبتدا تو درکنار۔

ڈی۔ این۔ اے کے یہ کوڈ خیلیت میں تحریر ہے ایک نوٹہ جو ہے احکام کی تغیر ڈی کوڈ یہ جب ہوتی ہے لکھی ہوئی تغیر آتی ہے نظر فعل کی صورت میں یہ تغیر

یہ دیکھ کے سمجھو کہ ضرورت ہے خدا کی  
(اخوذ از بصیرت مصنفہ ڈاکٹر قوم پاشازیبری)

- ۵ شائع کردہ فلماریوں ۲۷۔۱۹۴۶ء ہیروں۔
- ۶ یہ اس سفر کو چھ ماہ کی مدت میں طے کرتی ہے اور زیادہ سے زیادہ ایک ہفتہ کی تakhیر سے پھر اسی جگہ واپس آجائی ہے جہاں سے روانہ ہوئی تھی۔
- ۷ شائع کردہ ہی۔ پی ٹسے نساؤ ۱۹۴۹ء ہیروں
- ۸ شائع کردہ کلب فرانسے ۱۹۴۷ء ہیروں

## انسان کی افراش نسل

جس لمحہ سے قدم انسانوں کی تحریروں میں افراش نسل کے موضوع پر تفصیلات کا سلسلہ شروع ہوا ہے (خواہ وہ کتنا ہی قلیل تھا) اس وقت سے ان میں ایسے بیانات پیش ہوتے رہے ہیں جو غیر صحیح ہیں۔ قرون وسطی میں — اور نسبتاً زیادہ جدید زمانہ میں بھی — افراش نسل کے موضوع کو تمام اقسام کے اساطیر اور توهہات گھیرے رہے ہیں۔ اس کے علاوہ ہو بھی کیا سکتا تھا۔ جب ہم اس حقیقت کو دیکھتے ہیں کہ اس کی انتہائی درجہ کی پیچیدگی میکانیات کو سمجھنے کے لیے انسان کے لیے ضروری تھا کہ وہ تشریع بدن سے واقفیت حاصل کرتا۔ اس کے لیے خوروبین کی دریافت ضروری تھی اور پھر اس کے لیے ان ہام نہاد بیانی سائنسوں کی اساس قائم ہوتی جو عضویات، میکانیات، قابلہ گری وغیرہ کو ترقی دیتیں۔

قرآن کریم میں کیفیت اس سے قطعاً مختلف ہے۔ الکتاب بہت سے مقالات پر صحیح میکانیات کو بیانیں اور افراش نسل کے واضح مدارج کو بیان کرتی ہے جس میں کسی ایک مقام پر بھی غیر صحیح ہونے کا کوئی امکان نہیں۔ قرآن میں ہربات آسان لفظوں میں بیان کردی گئی ہے جو انسان کے آسانی سے سمجھ میں آنے والی ہے اور اس چیز سے پورے طور پر مطابقت رکھتی ہے جس کی دریافت بہت بعد میں ہونے والی تھی۔

انسان کی افراش نسل کا واقعہ قرآن مجید میں کئی ورجن آیات میں دیا گیا ہے اور مختلف سیاق و سبق کے ساتھ ہے۔ اس کی تشریع ایسے بیانات کے ذریعے ہوئی ہے جن میں ایک بار زیادہ مخصوص نکات کا تذکرہ ہے۔ تمام آیات کا ایک مجموعی تصور دلانے کے لیے ان بیانات کو سمجھا کرنا پڑے گا اور اس طرح جیسا کہ دوسرے مضامین کے سلسلے میں پیش تر دیکھا جا چکا ہے ان پر رائے زنی کرنا آسان ہو گا۔

## بعض بنیادی تصورات کی یاد وہیں:

بعض ان بنیادی تصورات کو یاد دلانا قطعی ضروری ہے جو نزول قرآن کے وقت اور اس کے بعد کی صدیوں میں نامعلوم تھیں۔

انسان کی افزائش نسل ایک ایسے سلسلہ عمل سے ہوتی ہے جو ہمارے اور دودھ پلانے والے جانوروں میں مشترک ہے۔ نظر آغاز ایک ایسے یہضہ کا بارور ہونا ہے جو خود کیسے تمیم (یہضہ دان) سے الگ ہو جاتا ہے۔ یہ عمل حیض کے دوران نصف مدت میں قات المیض میں انجام پاتا ہے۔ بارور کرنے والا عامل مرد کا نفع ہے یا زیادہ صحیح کیسیں تو حیوان منویہ ہے جس کا حیض ایک بارور کرنے والا خلیہ درکار ہوتا ہے۔ لہذا باروری کے عمل کو یقینی بنانے کے لئے مادہ منویہ کی نہایت ہی قلیل مقدار جس میں ایک بڑی تعداد حیوانات منویہ کی (ایک وقت میں کروڑوں) ہو درکار ہوتی ہے۔ یہ مادہ خیوں سے پیدا ہوتا اور عارضی طور پر منابع اور نالیوں کے ایک نظام میں جمع رہتا ہے اور آخر میں پیشاب کی نالی میں پہنچ جاتا ہے۔ اس موخر الذکر نالی کے ارد گرد دوسرے غددوں ہوتے ہیں جو اپنی اضافی ربوطیں کو منی کے اندر شامل کر دیتے ہیں۔

اس عمل سے بارور شدہ یہضہ کا استقرار نسوانی نظام تولید میں ایک مخصوص مقام پر انجام پاتا ہے اور ایک قات المیض کے ذریعے رحم میں داخل ہو جاتا اور رحم کے اندر قیام کرتا ہے جہاں وہ عضله اور جملی کی دبازت میں پیوست ہو کر اصطلاحی طور پر استقرار پاتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کی مدد سے آنول نال کی تخلیل ہو جاتی ہے۔ مثال کے طور پر اگر بارور یہضہ کا استقرار بجائے رحم کے قات المیض میں ہو گیا تو حمل میں بے ضابطگی پیدا ہو جائے گی۔

جب ایک مرتبہ جنین خالی آنکھ سے نظر آنے لگے تو وہ گوشت کی ایک چھوٹی سی بوٹی کی طرح معلوم ہوتا ہے جس کے مرکز پر شروع شروع میں انسانی شبیہہ ناقابل شناخت ہوتی ہے۔ وہاں یہ علوف اور ترقی یافتہ مارج سے گزرتی ہے جس کے متعلق آج کل بخوبی علم و واقفیت ہے۔ وہ پڑھ کر بہیوں کا ڈھانچہ بنتی ہے۔ اس پر عضلات چڑھتے ہیں، اعصابی نظام قائم ہوتا ہے۔ پھر دوران خون اور احتشاء وغیرہ کی تحقیق ہوتی ہے۔

یہ تصورات حوالہ کی ان اصطلاحوں کے سمجھنے میں کام دیں گے جن کے ساتھ

افراکش نسل سے متعلق قرآن مجید میں دیئے ہوئے بیانات کا مقابلہ کرتا ہے۔  
قرآن میں انسانی افراکش نسل:

اس بات کا تصور دلانا آسان نہیں ہے کہ قرآن میں اس موضوع سے متعلق کیا دیا ہوا ہے۔ پہلی دقت اس حقیقت کی بناء پر پیش آتی ہے جس کا پیشتر ذکر کر دیا گیا ہے۔ یعنی اس موضوع سے متعلق بیانات پوری الکتاب میں منتشر حالت میں پائے جاتے ہیں۔ تاہم یہ سب سے بڑی دقت و دشواری نہیں ہے۔ جو چیز ایک متحمس قاری کو زیادہ چکر میں ڈال سکتی ہے وہ لغت کا مسئلہ ہے۔

حقیقت میں اس وقت بھی بت سے ایسے ترجم اور تفاسیر راجح ہیں جن سے کسی سائنس دان کو جو قرآن کا مطالعہ کرے، اس موضوع سے متعلق نزول قرآن کا ایک بالکل غلط تصور قائم ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر ترجم کی اکثریت انسان کی تخلیل خون کے ایک قطرہ یا ایک لسلے مادہ سے قرار دیتی ہے۔ اس قسم کا کوئی بیان ان سائنس دانوں کے لیے قطعاً ناقابل قول ہے جو اس شعبہ میں اختصاص کیے ہوئے ہیں۔ جس پیراگراف میں رحم مادر میں بیضہ کی باروری سے بخش کی گئی ہے، اگر اس کی روشنی میں ان اسباب کا جائزہ لیں تو ہمیں پہلے گائے گا کہ ان مشور عربی دانوں نے جو سائنسی معلومات سے عاری ہیں کیوں اس نوع کی فاش غلطیاں کی ہیں۔

یہ مشاہدہ اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ لسانی اور سائنسی معلومات کی وابستگی کس قدر اہم ہے، جب کہ اس سے افراکش نسل سے متعلق قرآنی بیانات کے سمجھنے میں مدد ملتی ہے۔ جبکہ رحم مادر میں اپنی منزل مقصود پر پہنچنے سے پہلے جن متواتر تبدیلیوں سے ہو کر گزرتا ہے، قرآن کشم ان پر زور دیتے ہوئے بیان کرتا ہے۔

سورة ۸۲، آیت ۶۔

يَا أَيُّهَا الْأَنْسَانُ مَاذَا كَرِكَ بِرِتَكَ الْكَرِيمِ ۝ الَّذِي خَلَقَكَ فَسُؤْلَكَ فَعَدَلَكَ ۝ فِي  
أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكِبَكَ ۝

”اے انسان“ کس چیز نے جسے اپنے اس رب کشم کی طرف سے دھوکے میں ڈال

ویا جس نے تجھے پیدا کیا، تجھے کس سے درست کیا۔ تجھے مناسب حالت میں بنایا  
اور جس صورت میں چالا تجھ کو جوڑ کر تیار کیا؟“  
سورہ ۱۷، آیت ۳:-

### وَقَدْ خَلَقْنَاكُمْ أَطْوَارًا

”اس نے (خدا نے) طرح طرح سے تمپس بنایا۔“

اس عمومی مشاہدہ کے ساتھ، قرآن کریم افرائش نسل سے مختلف ان متعدد نکات کی جانب توجہ مندوں کرتا ہے جس کی فرست ذیل میں درج ہے۔

- ۱۔ باروری کا عمل رقیق مادہ کی صرف نہایت قلیل مقدار سے انجام پاتا ہے۔
- ۲۔ بارور کرنے والے رقیق مادہ کے اجزائے ترکیبی۔
- ۳۔ بارور شدہ بیضہ کا استقرار
- ۴۔ جتنیں کا ارتقاء

۱۔ باروری کا عمل رقیق مادہ کی محض نہایت قلیل مقدار سے انجام پاتا ہے:

قرآن کریم مندرجہ ذیل عبارت کو استعمال کر کے اس تصور کو گیارہ مرتبہ دہرا ہے۔  
سورہ ۱۲، آیت ۳:-

### خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ

”اس نے (خدا نے) انسان کو ایک ذرایی بوند سے پیدا کیا۔ (منی کی قلیل مقدار)“

علی لفظ ”نطفہ“ کا ترجمہ (منی) کی قلیل مقدار کے الفاظ سے کیا گیا ہے۔ کیونکہ ہمارے پاس ایسی اصطلاحیں موجود ہیں جو کامل طور پر موزوں ہوں۔ یہ لفظ ایک ایسے مادر سے مشتق ہے جس کا معنیوم ہے ”پکنا“ یا قدرہ قطرہ ہو کر گرنا۔ یہ لفظ اس چیز کو بتانے کے لئے مستعمل ہے جو ایک ایسی بائی میں تہ نہیں ہوتی ہے جس کو خالی کر لیا گیا ہو۔ لذما یہ لفظ رقیق مادہ کی نہایت قلیل مقدار کو ظاہر کرتا ہے۔ یہاں اس مادہ سے مراد منی ہے۔ کیونکہ یہ لفظ ایک دوسری آیت میں بھی خود لفظ ”منی“ کے ساتھ وابستہ ہے۔

سورہ ۱۵، آیت ۷:-

اَللّٰم يَكُنْ نُظْفَةً مِنْ مَنِيْ يُمْثَلِيْ ۝  
”کیا وہ تھیرپانی کا نظفہ نہ تھا۔“

یہاں عرب کا لفظ ”منی“ ریق مادے کو ظاہر کرتا ہے۔

ایک دوسری آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ زیر بحث ”قلیل مقدار“ ایک نہایت محکم حالت میں ثصرتی (قرار) ہے جس کا مفہوم ظاہرا طور پر ”آلات بیانیل“ ہے۔  
سورۃ ۲۳، آیت ۳: ارشاد خداوندی ہے۔

ثُمَّ جَعَلْنَا نُظْفَةً فِي قَوَافِلَكُمْ ۝

”پھر (آدمی) کو ایک محفوظ جگہ پہنچی ہوئی بوند میں تبدیل کیا۔“

یہاں یہ وضاحت کرنی پڑے گی کہ اس صفت کا جو اس متن میں ”محکم حالت میں ثصرتی“ کمکین کو ظاہر کرتی ہے، میرے نزدیک بمشکل ترجیح کیا جاسکتا ہے۔ یہ لفظ ایک نہایت محکم اور لاکن احرام جگہ کے تصور کو پیش کرتا ہے۔ معالہ خواہ کچھ ہو اس لفظ سے ماں کا وہ عضو مراد ہے جس میں انسان بالیدگی حاصل کرتا ہے۔ یہ مادہ کی اس انتہائی قلیل مقدار کے تصور پر زور دینے کے معاملہ میں نہایت انہم ہے جو باروری کے عمل کے لیے ضروری ہے۔ یہ چیز اس سے کلی طور پر مطابقت رکھتی ہے جو اس مضمون کے بارے میں آج ہمیں معلوم ہے۔

## 2. بارور کرنے والے ریق مادے کے اجزاء ترکیبی:

قرآن بارور کرنے والے ریق مادہ کو جس انداز میں پیش کرتا ہے، اس کا جائزہ دلچسپ ہے۔

الف۔ ”منی“ جیسا کہ واضح طور پر بیان ہوا ہے۔ (سورۃ ۲۵، آیت ۷)

ب۔ ”اچھنے والا پانی“ انسان کو ایک اچھنے والے پانی سے پیدا کیا گیا۔

(سورۃ ۸۶، آیت ۶)

ج۔ ”تھیرپانی“ (سورۃ ۳۲، آیت ۸ اور سورۃ ۷، آیت ۲۰)

ایسا معلوم ہوتا ہے کہ صفت ”تھیر“ (مہین) کی اتنی زیادہ خود ریق مادہ کی اپنی نوعیت کے سبب تشریع نہیں کی جائے گی جتنی کہ اس حقیقت کی وجہ سے کہ یہ اس تالی کو جو

پیشاب کے گزرنے کے لیے مخصوص ہے استعمال کر کے دائیہ بول کے راستے سے خارج ہوتا

۔ ۴۔

و۔ مركب "یا تخلط نطفہ" (امشاج) سورۃ ۶۷، آیت ۲۔

إِنَّا خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ

"ہم نے انسان کو ایک تخلط نطفہ سے پیدا کیا ہے۔"

بہت سے مفسرین، جیسے پروفیسر حمید اللہ ان رفق مادوں کو مرد اور عورت کے عوامل خیال کرتے ہیں۔ میں نظریہ دوسرے مفسرین نے بھی اپنایا تھا جن کو باروری کی عضویات حیوانی خصوصیت سے عورت کے معاملہ میں اس کی جایتیاً کیفیات کا کچھ بھی تصور تھا۔ ان کا خیال تھا کہ اس لفظ سے دو عناصر کی صرف تکمیلی مراد ہے۔

لیکن جدید مصنفوں جیسے منتخب کیے مفسرین نے جس کو قاہرو کی اسلامی امور کی پریم کونسل نے مرتب کیا ہے اس نظریہ کی صحیحی کی ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ نطفہ کی تھوڑی سی مقدار بہت سے اجزاء ترکیبی سے بنی ہے۔ منتخب کا شارح زیادہ تفصیل میں نہیں جاتا لیکن میری رائے میں یہ نہایت درانہ مشاہدہ ہے۔

نطفہ کے اجزاء ترکیبی کیا ہیں؟

مادہ منویہ مختلف قسم کی رطوبات سے جو مندرجہ ذیل غددوں سے حاصل ہوتی ہیں۔  
مل کر بنتا ہے۔

الف۔ خصینہ: مرد کے تناسلی غدد کی رطوبت میں حیوانات منویہ شامل ہوتے ہیں جو لبوترے خلیات ہوتے ہیں۔ جن میں پلک کی ٹھلل کا ایک حصہ ہوتا ہے۔ وہ ایک کیلوی رفق مادہ کے اندر ڈوبے رہتے ہیں۔

ب۔ حوصلہ منویہ (منی کی تحلیلیاں): یہ اعضا حیوانات منویہ کے مخزن ہوتے ہیں۔ اور غددہ مثانہ کے قریب واقع ہوتے ہیں۔ ان سے اپنی رطوبت بھی رستی ہے لیکن اس میں باروری کے عوامل نہیں ہوتے۔

ج۔ غددہ مثانہ: اس میں سے ایک رطوبت رستی ہے جس سے نطفہ میں ایک چکنی ساخت اور مخصوص بو پیدا ہوتی ہے۔

و۔ دائرة بول سے محقق غدوں غدو و دی سے ایک لیس دار رفق مادہ رستا ہے اور غدو و لز سے لیس دار لحاب لکھتا ہے۔

یہ تخلوٰ مادوں کے مراکز ہیں جن کا حوالہ قرآن سے ملتا ہوا معلوم ہوتا ہے۔ لیکن اس موضع پر مزید کچھ کہنے کی ضرورت ہے۔ جب قرآن مجید مختلف اجزاء پر مشتمل بارور کرنے والے رفق مادہ پر تنگوں کرتا ہے تو ہمیں اس امر سے بھی آگاہی بخشا ہے کہ انسان کی تکمیل کسی ایسی چیز سے قائم رہے گی جو اس رفق مادہ سے حاصل ہوگی۔

یہ سورۃ ۳۲، آیت ۸ کا مفہوم ہے۔

**فَمَ جَعَلَ نَشْلَةً مِنْ شَلَّةٍ فَنْ مَأْمَدٌ مَهِينٌ**

”پھر اس کی نسل ایک ایسے ست سے چلانی جو حقیقیانی کی طرح کا ہے۔“

علیٰ کا لفظ جس کا ترجمہ یہاں ”ست“ سے کیا گیا ہے ”شللہ“ ہے۔ یہ کسی ایسی چیز کو ظاہر کرتا ہے جو کشید کی گئی ہو، جو کسی دوسروی شے میں سے نکلی ہو اور جو کسی چیز کا بترن جزو ہو۔ اس کا خواہ کسی طرح سے ترجمہ کیا جائے یہ کل شے کے ایک جزو پر دلالت کرتا ہے۔ پیغمبر کا بارور ہونا اور افرائیش نسل ایک خلیہ سے وجود پاتے ہیں جو نہایت لمبڑا ہوتا ہے اس کے بعد کو ایک ملی میڑک دس ہزاروں حصے میں پلا گیا ہے۔ عام حالات میں (۱) ان کوڑوں خلیات میں جو انسان کے اندر تختیق پا کر نکلتے ہیں۔ صرف ایک خلیہ پیغمبر داں میں نفوذ پاتا ہے۔ ان میں سے بڑی تعداد پیچھے رہ جاتی ہے اور اس سفر کو جو وہجنا سے پیغمبر داں تک ہوتا ہے کبھی پورا نہیں کرتی۔ یہ سفر حرم اور قلات المیض سے ہو کر طے کرنا پڑتا ہے۔ لہذا اس رفق مادہ کے ست کا جس کی ترکیب انتہائی پیچیدہ ہوتی ہے ایک نہایت ہی قلیل حصہ ایسا ہوتا ہے جو اپنے مقصد کو پورا کرتا ہے۔

نتیجتہ اس بات پر حیرت زندہ رہ جانا کوئی مشکل کام نہیں ہے جب قرآن کے متن اور سائنس کی اس معلومات کے درمیان مطابقت دکھائی دیتی ہے جو ان واقعات کے بارے میں آج ہمیں حاصل ہے۔

### 3۔ عورت کے تناسلی اعضاء میں بارور شدہ بیضہ کا استقرار:

ایک بار جب قاتل المیض میں بیضہ بارور ہو جاتا ہے تو وہ رحم کے اندر قرار پکڑتا ہے۔ اس عمل کو بیضے کا استقرار کہا جاتا ہے۔ قرآن میں بارور بیضہ کی جائے قرار کو ”چھے دانی“ کہا گیا ہے۔

سورہ ۲۲، آیت ۵۔

**وَنُقْرِفْنِ الْأَرْحَامَ مَا نَشَاءُ إِلَى أَجْلٍ مُّسْمَىٰ (۲)**

”ہم جس (نطفہ) کو چاہتے ہیں ایک وقت خاص تک رحموں میں ٹھرائے رکھتے ہیں۔“

رحم کے اندر بیضے کا استقرار بالوں کے بڑھنے اور بیضہ کے واحد لبما ہونے کا نتیجہ ہوتا ہے وہ منی کے اندر جزوں کی طرح رحم کی دیابت سے وہ غذا بینت حاصل کرتا ہے جو بیضہ کی بالیدگی کے لئے ضروری ہے۔ اس تکمیل کو لغوی طور پر بیضے کے رحم کے ساتھ ہونے ہونے سے تعمیر کیا جاتا ہے۔ یہ دور جدید کی ایک دریافت ہے۔

جنے ہونے کے عمل کو قرآن میں پانچ مختلف مواقع پر بیان کیا گیا ہے۔ اول کی سورہ

۹۶، آیات اور ۳۔

**إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ۝ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ ۝**

”پڑھو (اے نبی) اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے پیدا کیا ہے ہونے خون کے ایک لوٹھرے سے انسان کی تختیق کی۔“

کوئی جی ہوئی چیز ترجمہ ہے لفظ ”علق“ کا۔ یہ اس لفظ کے اصلی معنی ہیں۔ اس سے جو ایک مفہوم اخذ کیا گیا۔ ”خون کی پچکی“ وہ اکثر ترجمہ میں نمایاں رہتی ہے۔ یہ ایک غلطی ہے جس میں مختار رہنے کی ضرورت ہے۔ انسان کبھی بھی اس مرحلے سے نہیں گزرتا جس کو ”خون کی پچکی“ سے تعمیر کیا جائے۔ یہی بات ایک اور ترجمہ کے لئے صحیح ہے۔ وہ اصطلاح ہے ”پسپدگی“ کی جو مساوی طور پر ناموزوں ہے۔ ”کوئی جی ہوئی چیز“ ہی وہ اصلی مفہوم ہے جو آج کل کی مصروفہ دریافت سے پوری طرح مطابقت رکھتا ہے۔

یہ تصور چار اور آیات میں بھی دیا گیا ہے جن میں نطفہ کی قلیل مقدار سے شروع کر کے آخری مرحلہ تک تمام تبدیلوں کو ظاہر کیا گیا ہے۔

سورہ ۲۲، آیت ۵:-

فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ..... عَلَقَةٍ

”ہم نے تم کو کسی جسی ہوئی چیز لو تھرے سے پیدا کیا۔“

سورہ ۲۳، آیت ۱۱:-

ثُمَّ خَلَقْنَا الظُّفَرَةَ عَلَقَةً

”پھر اس بوند کو لو تھرے کی شکل دی۔“

سورہ ۲۰، آیت ۷۶:-

هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ..... نُظْفَرَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ

”وہی تو ہے جس نے تم کو پیدا کیا نطفے سے پھر خون کے لو تھرے سے“

سورہ ۵۷، آیات ۳۷-۳۸:-

أَلَمْ يَكُنْ نُظْفَرَةٌ مِنْ مَنِيٍّ يُمْلَىٰ ۝ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةٌ فَخَلَقَ فَسَوْى٠

”کیا وہ ایک حیر پانی کا نطفہ نہ تھا جو (رحم مادر میں) پہکایا جاتا ہے۔ پھر وہ ایک لو تھرہ بنا

پھر اللہ نے اس کا جسم بنا لیا اور اس کے اعضاء درست کیے۔“

جس عضو میں حمل قرار پاتا ہے اس کو قرآن کریم میں ایک ایسے لفظ سے تعبیر کیا گیا ہے جو جیسا کہ ہم دیکھ چکے ہیں اب بھی عربی میں رحم کے معنی دیتا ہے۔ بعض سورتوں میں اس کو ایک محفوظ جگہ (فَرَأَ رَمَكِينَ) کہا گیا ہے (سورہ ۲۳، آیت ۱۳) جس کا اوپر حوالہ دیا گیا ہے اور سورہ ۷۷، آیت ۲۱ (۳)

#### 4۔ رحم کے اندر جنین کا ارتقاء:

جنین کے بڑھنے اور ترقی کے بعض مدارج کا قرآنی بیان پوری طرح اس معلومات سے مطابقت رکھتا ہے جو اس کے بارے میں آج ہمیں حاصل ہے اور قرآن کریم میں ایک بھی

بیان ایسا نہیں ہے جو جدید سائنس کے لحاظ سے تقدیم کی نہیں آسکے۔  
 ”کسی جوی ہوئی شے“ (جو نمایت ملکم عبارت ہے جیسا کہ ہم دیکھے چکے ہیں) کے بعد  
 قرآن ہمیں اس امر سے واقفیت دلاتا ہے کہ جنین گوشت کے لو تھڑے (مضغہ) کی مشکل سے ہو  
 کر گزرتا ہے۔ اس کے بعد استخوانی نسخن ظاہر ہوتی ہیں اور ان پر گوشت چھٹاتا ہے (اس چیز کو  
 ایک مختلف لفظ سے ظاہر کیا گیا ہے جس کا مفہوم بندھی ہوئی بولٹی ہوتا ہے)

سورۃ ۲۳، آیت ۱۷۔

**فَخَلَقْنَا الْعَلْقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظِيمًا فَكَسَوْنَا الْعِظِيمَ لَحْمًا**  
 ”پھر ہم نے لو تھڑے کو بولٹی بنا دیا۔ پھر بولٹی کی ہڈیاں بنائیں پھر ہڈیوں پر گوشت  
 چھٹا لیا۔“

”گوشت کا لو تھڑا“ ترجمہ ہے لفظ ”مضغہ“ کا اور بندھی ہوئی بولٹی گوشت یا  
 عضلات) کے لیے ”لحم“ ہے۔ اس فرق پر خصوصیت سے توجہ دینے کی ضرورت ہے جنین  
 ابتداء میں ایک ”چھوٹی سی پچکی“ کی مشکل میں تھا پھر وہ غالی آنکھ کو ایک لو تھڑنے کی مشکل میں  
 دکھائی دلتا ہے۔ بعدہ ہڈیوں کا ڈھانچہ اس لو تھڑے کے اندر ارتقاء پاتا ہے جس کو وسطی مفرز کما  
 جاتا ہے جو ہڈیاں تخلیق پا جاتی ہیں۔ ان پر عضلات (گوشت) چھٹہ جاتے ہیں۔ ان پر لفظ ”لحم“ کا  
 اطلاق ہوتا ہے۔ یہ معلوم ہوتا ہے کہ جنین کی بالیدگی کے دوران بعض اعضاء کس طرح کمل  
 طور پر غیر مناسب معلوم ہوتے ہیں جس کی وجہ سے بعد میں بعض تو ان میں سے منفرد رہتے  
 ہیں اور دوسرا مناسب ہو جاتے ہیں۔

یہ یقیناً لفظ ”مُخَلَّقَة“ کے معنی ہیں جس کا مفہوم مناسب میں ہونا ہے۔ جیسا کہ اس  
 واقعہ کو بیان کرنے کے لیے سورۃ ۲۳ کی آیت ۵ میں استعمال ہوا ہے۔

**فَإِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِّنْ عَلَقَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَّغَيْرُ مُخَلَّقَةٍ**  
 ”ہم نے تم کو بنا یا خون کے لو تھڑے سے جو مشکل والی بھی ہوتی ہے اور بے مشکل  
 بھی۔“

قرآن مجید حواس اور اعضاے رئیسہ کی اشکال کو بھی بیان فرماتا ہے۔

سورۃ ۳۲، آیت ۹۔

**وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ ط**

”اور تم کو کان دیئے، آنکھیں دیں اور دل دیئے“

اس میں جنسی اعضاء کی تکمیل کا بھی ذکر ہے۔

سورة ۵۳، آیات ۲۵-۳۶:-

**وَإِنَّهُ خَلَقَ النِّرْوَجِينِ الذَّكَرَ وَالْأُنْثَىٰ مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا ثُمِنَتِي ۝**

”اور اس نے نر اور مادہ کو جوڑا پیدا کیا۔ ایک بوند سے جب وہ پٹکائی جاتی ہے۔“

جنسی اعضاء کی تکمیل کا ذکر قرآن کی دو سورتوں میں ہوا۔

سورة ۳۵، آیت ۱۱:-

**وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَرْوَاحًا ط**

”اور اللہ نے تم کو مٹی سے پیدا کیا، پھر نطفے سے پھر تمہارے جوڑے بنادیے (معنی مرد اور عورت)“

سورة ۴۵، آیت ۳۹:-

**فَجَعَلَ مِنْهُ النِّرْوَجِينِ الذَّكَرَ وَالْأُنْثَىٰ**

”پھر اس سے (اللہ تعالیٰ نے) مرد اور عورت کی دو نعمتیں بنائیں“

جیسا کہ پیشتر بتایا جا چکا ہے۔ قرآن مجید کے تمام بیانات کا مقابلہ آج کل کے نہیں شدہ تصورات سے کیا جانا چاہیے۔ ان کے درمیان مطالیقت نہیں واضح ہے لیکن یہ نہیں اہم بات ہے کہ اس موضوع پر عام عقائد سے جو نزول قرآن کے وقت رائج تھے۔ ان کا مقابلہ اس غرض سے کیا جائے کہ اس زمانہ میں لوگ ان مسائل سے متعلق اس طرح کے نظریات سے کتنی دور تھے جس طرح کے نظریات یہاں قرآن میں بتائے گئے ہیں۔ اس میں کوئی تک و شبہ نہیں کیا جاسکتا ہے کہ وہ وحی کی تشریع اس طرح کرنے سے قاصر تھے جو آج ہم کر سکتے ہیں کیونکہ ہمیں ان چیزوں سے مدد ملتی جو جدید معلومات ہمارے لئے فراہم کرتی ہیں۔ درحقیقت انہیوں صدی کے دوران ہی یہ ہوا کہ لوگوں کو اس مسئلہ کا کسی قدر نیزادہ واضح تصور حاصل

ہوا۔

پورے قرون و سطحی میں انتہائی متعدد اصول و فضوابط کی ابتداء بے بنیاد اساطیر اور

قیاسات سے ہوئی تھی۔ وہ اس عمد کے بعد کئی صدیوں تک قائم رہے جنینیات کی تاریخ میں انتہائی بنیادی مرحلہ ہاروے کا یہ بیان تھا (۱۹۵۱ء) کہ ”جملہ حیات ابتداء میں بیضہ سے ظہور پاتی ہے۔“ لیکن اس وقت بھی جب پیدائش سے متعلق سائنس نے (مضمون ہدست کے لیے) بہت کچھ خور و بین کی ایجاد سے فائدہ اٹھایا تھا۔ لوگ بیضہ اور حیوان منی کے انفرادی کردار پر منتنگو کرتے ہوئے نظر آتے تھے۔ عظیم ماہر حیوانیات و نباتات، غون ان لوگوں میں سے تھا جو بیضہ کے نظریہ کے حامی تھے۔ لیکن بونے نے تجویں کے باہم ملáp کے نظریہ کی حمایت کی۔ یہ خال تھا کہ اماں حوا کی جو جملہ نسل انسانی کی مل تھیں، بیضہ دانیوں میں تمام انسانوں کے ختم موجود تھے جو ایک دوسرے کے اندر رکھتے ہوئے تھے۔ اس نظریہ کی حمایت انحصاروں صدی تک ہوتی رہی۔

ہمارے زمانہ سے ایک ہزار سال سے زیادہ قبل جب یہ توہاتی ضوابط ہنوز رائج تھے لوگوں کو قرآن کی معلومات حاصل تھی۔ اس میں جو بیانات شامل ہیں، ان سے نہایت سادہ الفاظ میں بنیادی اہمیت کے ان حقائق کا اظہار ہوتا ہے جن کی دریافت میں انسان نے صدیاں لگادی ہیں۔

### قرآن میں جنسی تعلیم:

ہمارے دور کا یہ عقیدہ ہے کہ اس نے تمام ممکنہ شعبہ جات میں جسمی دریافتیں کی ہیں۔ خیال کیا جاتا ہے کہ جنسی تعلیم کے میدان میں بڑی راہیں نکالی ہیں اور زندگی کے حقائق کی وہ معلومات جو نوجوانوں کے لیے کھلی کتاب کی طرح ہے جدید دنیا کا ایک کارنامہ سمجھی جاتی ہے۔ پچھلی صدیاں اس نکتہ پر دانستہ طور پر اغراض برتنے میں نہایت نمایاں رہیں اور بہت سے لوگوں کا کہنا ہے کہ مذہب ————— بغیر یہ بتائے کہ کون سامنہ ہب ————— اس کا موجب ہے۔

بہر حال مذکورہ بالا معلومات اس بات کا ثبوت ہے کہ چودہ صدی پہنچتے انسانی انفرادیں نسل سے متعلق نظری مسائل (جیسے بھی کچھ تھے) انسان کی توجہ کا مرکز بننے تھے۔ یہ چیز جس حد تک ممکن تھی کی گئی۔ قطع نظر اس کے کہ تشریحی اور عجمیاتی معلومات جو مزید وضاحت کے

لیے درکار تھیں، اس کی کمی تھی۔ یہ بات بھی یاد رکھنی چاہیے کہ سمجھنے کے لیے سادہ زبان جو ان لوگوں کی فرم کی سطح سے مطابقت رکھتی ہو استعمال کرنا ضروری تھا جو اس تبلیغ کو سنتے تھے۔ عملی نوعیت کے امور کو خاموشی سے نظر انداز نہیں کیا گیا ہے۔ قرآن میں زندگی کے عملی پہلو پر عمومیت کے ساتھ بہت سی تفصیلات ہیں اور وہ طریقہ بتایا گیا ہے جو انسان کو اپنی حیات کے مختلف موقع پر اختیار کرنا چاہیے۔ اس کی جنسی زندگی بھی کوئی اشتبہ نہیں ہے۔ قرآن مجید کی دو آئین خود جنسی تعلقات سے بحث کرتی ہیں۔ وہ جنسی تعلقات ایسے الفاظ میں بیان کیے گئے ہیں، جن میں صحت کی ضرورت کو غافت کے ساتھ ملا دیا گیا ہے لیکن جب تراجم اور تشریحات سے رجوع کیا جاتا ہے تو انسان ان کے درمیان اختلافات کو دیکھ کر ہر کا بکارہ جاتا ہے۔ میں نے اس فلم کی آیات پر طویل عرصہ تک غور کیا ہے اور میں ڈاکٹر اے کے جیرواد سابق پروفیسر فیکٹی آف میڈیسن، بیروت کا حسب ذیل تشریح کے لیے منون کرم ہوں۔

سورۃ ۸۲، آیات ۶، ۷ اور ۸۔

خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ ۝ يَخْرُجُ مِنْ يَنِينَ الصُّلْبِ وَالثَّرَأْبِ ۝ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ  
لَقَدِيرٌ ۝

”انسان ایک اچھنے والے پانی سے پیدا کیا گیا ہے، جو پیغمبہ اور سینے کی بڑیوں کے درمیان سے نکلتا ہے۔ یقیناً وہ اسے دوبارہ پیدا کرنے پر قادر ہے (وہ مرد اور عورت کے جنسی مقام کے اتصال سے نکلتا ہے۔)“ (۳)

مرد کے جنسی مقام کو قرآن کریم کے متن میں لفظ ”صلب“ (واحد) سے ظاہر کیا گیا ہے۔ عورت کے جنسی مقام کو قرآن میں لفظ ”تراب“ (جمع) سے موسوم کیا گیا ہے۔

یہ وہ ترجمہ ہے جو سب سے زیادہ تشفی بخش معلوم ہوتا ہے۔ یہ اس ترجمہ سے متفاہ ہے جو اکثر انگریزی اور فرانسیسی مترجمین بیان کرتے ہیں۔ ”یعنی انسان ایک اچھنے والے پانی سے پیدا کیا گیا ہے، جو ریڑھ کی بڑی اور سینہ کی بڑیوں کے درمیان سے نکلتا ہے۔ یہ ترجمہ سے زیادہ تشریح معلوم ہوتی ہے اور بہشکل قائل فلم کی جاسکتی ہے۔

مرد کا رویہ اس کی اپنی بیوی کے ساتھ اس کے گرے تعلقات کے سلسلہ میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے۔

جیس کے ایام کے بارے میں جو حکم دیا گیا ہے وہ سورۃ ۲۲۳ اور ۲۲۲ نمبر کی آتوں میں شامل ہے۔ اللہ تعالیٰ نبی ﷺ کو حسب ذیل حکم دیتا ہے۔

سورة ۲، آیات ۲۲۲، ۲۲۳:-

**يَسْتَأْتِلُونَكَ عَنِ الْمَحِينِ طَفْلٌ هُوَ أَذْيٌ لَا يَعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِينِ ۝  
وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَظْهَرُنَّ ۝ فَإِذَا تَظَاهَرُنَّ فَاتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللَّهُ ۝  
إِنَّ اللَّهَ يَعْبُدُ التَّوَابِينَ وَيَعْبُدُ الْمُتَطَهِّرِينَ ۝**

"اے رسول ﷺ وہ (آل ایمان) آپ سے الجھیش کے بارے میں پوچھتے ہیں۔ آپ کہ دیجھتے کیونکہ وہ ایک گندگی کی حالت ہے۔ اس میں عورتوں سے الگ رہو اور ان کے قریب نہ جاؤ۔ جب تک کہ وہ پاک صاف نہ ہو جائیں۔ پھر جب وہ پاک ہو جائیں تو ان کے پاس جاؤ اس طرح جیسا کہ اللہ نے تم کو حکم دیا ہے۔ اللہ ان لوگوں کو پسند کرتا ہے جو بدی سے باز رہیں اور پاکیزگی اختیار کریں۔"

**يَسَائِكُمْ حَزْنٌ لَكُمْ ۝ فَاتُوا حَزْنَكُمْ أَتْلِ شِئْمَ ۝ وَقَدْمَؤَا لِالنَّفِسِكُمْ ۝**  
"تمہاری عورتیں تمہاری کمیتیں ہیں۔ تمہیں اختیار ہے جس طرح جاہو اپنی کھیتی میں جاؤ مگر اپنے مستقبل کی فکر کرو۔"

اس عبارت کی ابتداء اپنے مفہوم کے اختیار سے بالکل صاف ہے۔ اس میں دستور اور رواج کے مطابق ایک شخص کو ایک عورت کے ساتھ جو ایام ماہواری میں ہو جنسی اختلاط سے منع کیا گیا ہے۔ دوسرے حصے میں کھیتی کے اس عمل کو بیان کیا گیا ہے جو کاشتکار اس بیچ کے ہونے سے قبل انجام دیتا ہے جو اچبٹا اور ایک نیا پودا پیدا کرتا ہے۔ اس لئے اس مثال سے بالواسطہ طور پر زور جنسی اختلاط کے آخری مقصد یعنی افراد ایش نسل کو ذہن میں رکھنے کی اہمیت پر دیا گیا ہے۔ آخری فقرہ کا ترجیح آربلا شے نے کیا ہے۔ اس میں ایک حکم ہے جو جنسی اختلاط سے پہلے کی ابتدائی باتوں کا ذکر معلوم ہوتا ہے۔

جو احکام یہاں دیئے گئے ہیں وہ بے حد عمومی نوعمیت کے ہیں۔ ان آیات کے سلسلے میں مانع حل شے کے مسئلہ کو اٹھایا گیا ہے۔ اس مضمون سے متعلق نہ یہاں اور نہ کسی دوسری جگہ کوئی حوالہ دیا گیا ہے۔

نہ ہی استھان حمل کی ترغیب کا کوئی ذکر ہے۔ البتہ جنین کے لیکے بعد دیگرے تبدیلیوں سے متعلق متعدد عبارتیں جو اور پر نقل ہوئی ہیں۔ ان سے یہ بات بالکل صاف ہو جاتی ہے کہ مرد کو قانونی طور پر اس مرحلہ کے لیے حق دیا گیا ہے جس میں کسی جمی ہوئی شے، کے وجود کو بیان کیا گیا ہے اس صورت میں کسی فرد بشر کے مکمل احترام میں جس کا حوالہ قرآن مجید میں دیا گیا ہے۔ استھان حمل کی ترغیب کی کلی طور پر نہ ملت ہو جاتی ہے۔ آج کل اس طرز عمل میں جملہ توجیہ پرست نہ اہب تشقق ہیں۔

رمضان کے مہینہ میں روزے کے دوران جنی اختلاط کی رات کے وقت اجازت دی گئی ہے۔ رمضان سے متعلق آیت حسب ذیل ہے۔

سورة ۲، آیت ۷۸۔

**أَجِلَّ لَكُمْ لَيْلَةُ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَاءِكُمْ طُهْرٌ لِيَابَشِ لَكُمْ وَآتَئُمْ لِيَابَشِ اللَّهُ أَكْبَرُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰتَهُ سَلَامًا وَاتَّبَعُوا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَكُمْ**

”تمارے لیے روزوں کے زمانے میں راتوں کو اپنی بیویوں کے پاس جانا طلاق کر دیا گیا ہے۔ وہ تمارے لیے لباس ہیں اور تم ان کے لیے لباس ہو۔ اب تم اپنی بیویوں کے ساتھ شب باشی کرو اور جو لطف اللہ نے تمارے لیے جائز کر دیا ہے اسے حاصل کرو۔“

اس کے برخلاف ایام حج کے دوران مکہ میں حاجیوں کے قاعدے اور ضابطے میں کوئی اشتہان نہیں برقراری گئی ہے۔

سورة ۲، آیت ۷۹۔

**فَمَنْ فَرَضَ لِفِيهِنَّ الْحِجَّةَ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسْوَقَ لَا**

”جو شخص ان مقررہ میتوں میں حج کی نیت کرے۔ حج کے دوران میں اس سے کوئی شوائبی فعل، کوئی بد کاری سرزنشہ ہو۔“

یہ ممانعت ضابط کے تحت ہے جیسا کہ یہ واقعہ ہے کہ دوسرے افعال سے بھی منع کیا گیا ہے مثلاً شکار، جدال و قتل وغیرہ سے۔

جیس کا ذکر قرآن میں طلاق کے سلسلے میں پھر کیا گیا ہے۔ الکتاب میں حسب ذیل

آیت دی گئی ہے۔

سورہ ۶۵، آیت ۳:-

وَالَّىٰ يَسْنَنُ مِنَ الْمَجِيظِ مِنْ تِسَائِكُمْ إِنْ ارْتَبَثْمَ فَعَدْنَهُنَّ ثَلَاثَةَ أَشْهُرٍ<sup>۱</sup>  
وَالَّىٰ وَلَمْ يَعْجِضْنَ طَوْأَلَاتِ الْأَحْمَالِ أَجْلَهُنَّ أَنْ يَضْعَفُنَ حَمَلَهُنَّ ط  
”اور تمہاری عورتوں میں سے جیف سے مايوس ہو چکی ہوں ان کے معاملہ میں  
اگر تم لوگوں کو کوئی شک لاقر ہے تو تمہیں معلوم ہو کہ) ان کی عدت تین میتے ہے  
اور یہی حکم ان کا ہے جنہیں ابھی جیف نہ آیا ہو اور حالمہ عورتوں کی عدت کی حد یہ  
ہے کہ ان کا وضع حمل ہو جائے۔“

امید کا زمانہ جس کا یہاں حوالہ دیا گیا ہے۔ طلاق کا اعلان اور وضع حمل کے درمیان  
کا وقفہ ہے۔ جن خواتین کے متعلق یہ کہا گیا ہے کہ ”وہ جیف سے مايوس ہو چکی ہوں وہ“ وہ  
ہیں جن کو جیف کا آنا بند ہو گیا ہو۔ ان کے لیے تین ماہ کی احتیاطی عدت محفوظ رکھی گئی ہے۔ جیسے  
ہی یہ عدت مکمل کو پہنچ جائے، مطلقہ عورتیں جن کو جیف کا آنا بند ہو گیا ہو عقد ہانی کر سکتی  
ہیں۔

ان عورتوں کے لیے جنہیں جیف ابھی نہ آیا ہو۔ حمل کے وقت تک انتظار کرنا لازمی  
ہے۔ حالمہ عورتوں کے لیے طلاق اس وقت ہی رو بھل ہو جاتی ہے جس وقت پچھے پیدا ہو  
جائے۔

یہ تمام ضابطے اور اصول عضویاتی مقدمات کے ساتھ کامل طور پر مطابقت رکھتے  
ہوں۔

آگے چل کر یہی میرانہ قانونی دفعہ قرآن حکیم کے متن کے اس حصے میں ملتی ہے  
جمال یوگی سے جھٹ کی گئی ہے۔

اس طرح افراد کی نسل سے متعلق نظری بیانات اور زوجین کی جنسی زندگی کے  
بارے میں عملی ہدایات آپس میں تناقض نہیں ہیں اور ان مقدمات کے خلاف نہیں پڑتے جو  
ہمیں جدید معلومات سے حاصل ہوئے ہیں۔ نہ ہی کسی ایسی چیز کے مخالف پڑتے ہیں جو منطق  
طور پر اس سے اخذ کی جاتی ہے۔

## حوالہ حواشی

- ۱۔ یہ اندازہ لگایا گیا ہے کہ ایک مکعب سنتی میٹر نصف میل ڈھانی کوڑ جیوانات منوی ہوتے ہیں جب کہ عام حالات میں ایک اخراج میں کئی مکعب سنتی میٹر کے بقدر منی ہوئی ہے۔ ارشاد خداوندی
- ۲۔ ایک دوسری آیت میں (سورہ ۶، آیت ۹۸) قرار مکین کا حوالہ دیا گیا ہے۔ اس کو ایک ایسی اصطلاح سے ظاہر کیا گیا ہے جو سابقہ اصطلاح سے بہت کچھ ملتی جلتی ہے (مستقر) اور وہ رحم نادر کو ظاہر کرتی ہے۔ ذاتی طور پر میں اس آیت کا یہی مفہوم سمجھتا ہوں۔ لیکن تفصیل طور پر وضاحت ایک طویل بحث و تشریح کو مستلزم ہو گی جو اس کتاب کی حدود سے نادر ہے۔ ایک دوسری آیت جو ایک نازک توضیح و تشریح کی محتاضی ہے۔ درج ذیل ہے۔
- سورہ ۳۹، آیت ۶۔

**يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَتُكُمْ خَلْقًا إِنْ أَبْعَدُ خَلْقٍ فِي ظُلْمَتِ ثَلْثَةِ طَوْرٍ (الله تعالیٰ) تمساری ماڈوں کے پیوں میں تین تین تاریک پردوں کے اندر جیسیں ایک کے بعد ایک فکل دنما چلا جاتا ہے۔**

قرآن کے جدید دور کے مفسرین کو اس آیت میں ان تین تحریجی پرتوں کا خیال پیدا ہوتا ہے جن کے اندر پچھے کی تولیدی و قند کے دوران حفاظت ہوتی ہے۔ یعنی جدار بُلکی، خود رحم اور رحم میں پرورش پاتے ہوئے جیسیں کاروگرد کا حصہ (آنول ہال، خٹا، جیسیں، ماہ خلائی) مجھے اس آیت کو سمجھیں کی غرض سے نقل کرنا پڑا۔ یہاں جو وضاحت کی گئی وہ مجھے تحریجی نظر سے قابل اعتراض نہیں معلوم ہوتی لیکن کیا قرآن کرم کا بھی حقیقت میں یہی مقصود ہے؟

۳۔ تین اصل و اتراب کا جو ترجیح پیشے اور سینے کی ہڈیوں کے درمیان دیا گیا ہے۔ وہ مولانا سید ابوالاعلیٰ مودودی کے ترجیح قرآن مجید کے مطابق ہے اور وہیں کے درمیان دیا ہوا ترجیح مصنف کتاب ہذا نے بیان کیا ہے۔ ترجم

## قرآن و اور بائبل کے بیانات

عام خاکے:

بہت سے دو مفہومیں جن سے بائبل میں بحث کی گئی ہے وہ قرآن مجید میں بھی دیے گئے ہیں۔ اولاً وہ بیانات ہیں جن میں پیغمبروں کے تذکرے ہیں جیسے نوح ﷺ، ابراہیم ﷺ، یوسف ﷺ، الیاس ﷺ، یونس ﷺ، ایوب ﷺ اور موکی ﷺ: مگر اسرائیل کے حکمران جیسے ساروک ﷺ، داؤد ﷺ، سلیمان ﷺ۔ صرف چند خاص خاص تذکروں کے جوان میں مشترک ہیں جیسا کہ نام تباہے گئے ہیں۔ اس کے بعد ان بڑے بڑے واقعات کے زیادہ مخصوص نویسیت کے بیانات ہیں جن کے دوران فوق الفطرت باقی در آئی ہیں۔ مثلاً ارض و سماءوں کی تخلیق، تخلیق آدم، طوفان عالمگیر، خروج۔ آخر میں وہ سب کچھ ہے جو یسوع اور ان کی والدہ حضرت مریم علیہما السلام سے متعلق ہے اور یہ تذکرہ عمد نامہ جدید سے تعلق رکتا ہے۔

دونوں صحیفوں میں بیان کردہ مفہومیں کو جب ہم صحائف کے مأخذات سے الگ اپنی جدید معلومات کی روشنی میں دیکھیں تو وہ کیا تاثرات قائم کرتے ہیں۔

مشابہ: قرآن۔ انجیل اور جدید معلومات

قرآن اور انجیل کے مشابہ بیانات کا جہاں تک تعلق ہے اس میں سب سے پہلے اس بات پر توجہ کرنی چاہیے کہ انجیل میں بیان کردہ کوئی سے بھی مفہومیں جن پر سائنسی نقطہ نظر سے تنقید کی گئی تھی (لاحظہ کہنے اس کتاب کا جزو) وہ قرآن میں نقل نہیں ہوئے ہیں۔

یسوع کا ذکر قرآن میں متعدد بار ہوا ہے۔ میلاد مسیح کے سلسلے میں حضرت مریم کا ان کے باپ کو اطلاع دینا۔ مجنونہ میلاد مسیح کی اطلاع حضرت مریم کو۔ یسوع کا جلیل القدر پیغمبروں

میں مقام۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کا کردار مسیح کی حیثیت سے۔ وہ الہام جو انہوں نے آدم کو بتایا جس سے توہست کی توثیق و ترمیم ہوتی ہے، ان کے مواضع ان کے خواری اور رسول، مجھے رفع مسیح، یوم الحساب میں ان کا کردار وغیرہ۔

قرآن مجید کی تیسری اور انہیسوں سورتوں میں (جن میں سے موخر الذکر میں حضرت مریم کا نام لیا گیا ہے) حضرت عیسیٰ ﷺ (یسوع) کے خاندان سے متعلق بھی بھی عبارتیں ہیں۔ ان عبارتوں میں ان کی والدہ محترمہ مریم کی ولادت۔ ان کی جوانی اور ان کی محبوبانہ امومت کے اعلان کا ذکر ہے۔ ان (حضرت عیسیٰ) کا شجوہ نسب شخص طور پر ان کی والدہ کے لحاظ سے دیا گیا ہے جو قطعاً منطقی ہے۔ اس لئے کہ حضرت عیسیٰ ﷺ کے کوئی صلبی باپ نہ تھے۔ یہاں قرآن، متی اور لوقا کی انجلیوں سے اختلاف کرتا ہے۔ جیسا کہ ہم پہلے دیکھے چکے ہیں۔ وہ دونوں حضرت عیسیٰ ﷺ (یسوع) کے ابوی نسب نامے دیتے ہیں جو مزید برآل ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔

قرآن مجید میں حضرت عیسیٰ ﷺ کو ان کے اموی نسب نامہ کے لحاظ سے حضرت نوح ﷺ، حضرت ابراہیم ﷺ اور حضرت مریم ملیحہ السلام کے والد (قرآن میں ان کا نام عمران بتایا گیا ہے) کے سلسلے میں بیان کیا گیا ہے۔

سورة ۳، آیات ۳۲، ۳۳۔

إِنَّ اللَّهَ أَصْطَافَى أَدَمَ وَ نُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عُمَرَانَ عَلَى الْفَلَمِينِ ۝  
ذَرِيَّةٌ بَعْضُهَا مِنْ ۝ بَعْضٍ ۝ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلَيْهِمْ ۝

”اللہ نے آدم ﷺ اور نوح ﷺ اور آل ابراہیم اور آل عمران کو تمام دنیا والوں پر ترجیح دے کر اپنی رسالت کے لئے منتخب کیا تھا۔ یہ ایک سلسلے کے لوگ تھے جو ایک دوسرے کی نسل سے پیدا ہوئے۔ اللہ سب کچھ سننا اور جانتا ہے۔“

لہذا حضرت عیسیٰ ﷺ اپنی والدہ حضرت مریم اور ان کے والد عمران کی طرف سے حضرت نوح ﷺ اور حضرت ابراہیم ﷺ کی اولاد میں ہوتے ہیں۔ حضرت عیسیٰ ﷺ کے اجداد کے ناموں کی جو غلطیاں انہیں میں ہوئی ہیں وہ قرآن میں موجود نہیں ہیں، نہ ہی حضرت ابراہیم کے اجداد کے سلسلہ کی وہ نامکن باقی ہیں جو محمد نامہ قلمیں میں شامل ہیں۔ ان دونوں باتوں کا جائزہ اس کتاب کے پہلے اور دوسرے حصے میں لیا جا پکا ہے۔

اگر کسی کو معروضی نقطہ نظر اختیار کرنا ہے تو اس بات کا ایک بار پھر جائزہ لینا چاہیے۔ اس کی انتہائی اہمیت ان بے بنیاد بیانات کے مواجه میں صاف طور پر ظاہر ہو جاتی ہے جن میں یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ قرآن مجید کے مصف حضرت محمد مصطفیٰ ﷺ نے بت کچھ بائبل کی نقل کر دی ہے (فتویٰ بلند) اس بات کو دیکھ کر انسان حیران رہ جاتا ہے کہ کس شخص یا کس سبب نے ان کو ان عبارتوں کے نقل کرنے سے احتراز کرنے پر مجبور کیا جو حضرت ﷺ کے اجداد کے بارے میں بائبل میں موجود ہیں اور اس جگہ پر قرآن مجید میں ان صحیح پاتوں کو شامل کرنے پر کس نے اکسایا جن کی بدولت جدید معلومات کے مقابلے میں ان کا (حضرت محمد ﷺ) کامتن تنقید سے بالاتر ہو گیا ہے۔ انجیل اور عہد نامہ قدیم قطعاً ایک دوسرے سے قیاس ہیں اور اس نقطہ نظر سے وہ کلیّہ ناقابل قبول ہیں۔

### مشابہ: قرآن۔ عہد نامہ قدیم اور جدید معلومات

جان تک عہد نامہ قدیم کا تعلق ہے۔ اس تشبہ کے بعض پہلوؤں پر پسلے ہی بحث کی جا چکی ہے۔ مثال کے طور پر دنیا کی تخلیق کو اس کتاب کے عہد نامہ جدید والے حصہ میں تنقیدی جائزہ کا موضوع بنا یا گیا تھا۔ اسی موضوع کا تنزیل قرآن کے سلسلے میں جائزہ لیا گیا اور مقابلہ کیا جا چکا ہے اور اب کوئی ضرورت نہیں ہے کہ اس زمین کو پھر پے سپر کیا جائے۔ سلاطین بنی اسرائیل سے متعلق مسائل جو قرآن اور بائبل دونوں کے بیانات کے موضوع ہیں، ان کے بارے میں جدید معلومات کی روشنی میں تشابہات قائم کرنے کے لیے تاریخی معلومات نمایت بھیم اور اثرباتی اکتشافات نمایت قلیل ہیں۔

آیا جدید معلومات کی روشنی میں نبویں کے مسائل پر عکسیوں کی جاسکتی ہے یا نہیں۔ یہ امر اس بات پر مختصر ہے کہ جو واقعات بیان کیے گئے ہیں، انہوں نے کس حد تک اپنے ایسے نشانات و اثرات چھوڑے ہیں جو ہم تک پہنچے ہوں یا نہ پہنچے ہوں۔

تاہم دو مضامین ایسے ہیں جن سے قرآن اور بائبل دونوں میں اعتنا کیا گیا ہے جن کی جانب ہمیں توجہ مبذول کرنی چاہیے اور جن کا جدید معلومات کی روشنی میں جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ وہ مضامین حسب ذیل ہیں۔

## طوفان عالمگیر

### خروج

پلاس لیے کہ اس نے تاریخ تمدن میں کوئی ایسے تاثرات نہیں چھوڑے جو باابل کے بیان کی تائید کرتے ہوں جب کہ جدید معلومات ہمیں اس بیان پر تنقید کرنے کی اجازت نہیں دیتی جو قرآن میں شامل ہے۔

دوسرا اس لیے کہ باابل اور قرآن کے بیانات اپنے عام خاکوں کے اعتبار سے واضح طور پر ایک دوسرے کا تکملہ کرتے ہیں اور جدید معلومات سے ان کو نہایت نمایاں طور پر تاریخی تائید حاصل ہوتی ہے۔



## طوفان عالمگیر (۱)

طوفان عالمگیر کے متعلق بابل کا بیان اور اس پر نقد و تبصرہ۔ ایک یادداشت  
 طوفان کے بارے میں عہد نامہ قدم کا جائزہ اس کتاب کے پہلے حصہ میں لیا گیا  
 تھا۔ اس سے حسب ذیل مشاہدات حاصل ہوتے ہیں:  
 طوفان کا صرف ایک بیان نہیں ہے بلکہ دو بیانات ہیں۔ جو مختلف اوقات میں تحریر  
 ہوئے۔

یہودی بیان جس کا زمانہ نویں صدی قبل مسح کا ہے۔

مرشدانہ متن (سیمڑوٹلی ورثن) جس کا زمانہ چھٹی صدی قبل مسح سے  
 شروع ہوتا ہے۔ یہ اس نام سے اس لیے موسوم ہے کہ اس کو اس زمانہ کے مذہبی پیشواؤں نے  
 مرتب کیا تھا۔

یہ دونوں بیانات پہلو ہے پہلو نہیں رکھے گئے بلکہ آپس میں پیوست ہیں۔ چنانچہ ایک  
 کے اجزاء دوسرے کے اجزاء کے نتیجے میں ترتیب دے دیئے گئے ہیں۔ یعنی ایک ماخذ کے  
 پارے یکے بعد دیگرے دوسرے ماخذ کے پاروں کے ساتھ ملے ہوئے ہیں۔ بابل سکول یروخلم  
 کے ایک پروفیسر، قادر دے دو، نے کتاب پیدائش کے ترجمہ پر جو تشریحی بیان پیش کیا ہے۔ اس  
 سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ دونوں ماخذوں کے درمیان پارے کس طرح منقسم ہیں۔ یہ بیان  
 یہودی بیان ہی سے شروع ہوتا ہے اور یہودی عبارت پر ہی ختم ہوتا ہے۔ یہودی پاروں کی کل  
 تعداد دس ہے اور ہر ایک کے درمیان ایک مرشدانہ متن ٹھونس دیا گیا ہے (مرشدانہ پاروں کی  
 کل تعداد تو ہے) جب اس نقطے نظر سے مطالعہ کیا جائے کہ واقعات کا تسلیل پیش نظر رہے تو

عبارتؤں کی یہ پچی کاری مربوط دکھائی دیتی ہے۔ اس لیے کہ دونوں مأخذوں میں زبردست تناقضات ہیں۔ ” قادر دے وو“ ان کو طوفان کے دو بیانات کے طور پر پیش کرتے ہیں۔ جن میں طوفان مختلف عوامل کی بناء پر رونما ہوتا ہے اور مختلف مذائق تک قائم رہتا ہے۔ کشتی میں جانور مختلف تعداد میں لیے جاتے ہیں۔

جب جدید معلومات کی روشنی میں دیکھا جائے تو طوفان کے بارے میں باسل کا بیان حسب ذیل وجود کی بناء پر کلیتاً ناقابل قبول ہوتا ہے۔

الف۔ عمر نامہ جدید اس کو ایک عالمگیر طوفان کی نویعت سے بیان کرتا ہے۔

ب۔ جماں یہ ہے کہ یہودی متن سے لیے گئے پاروں سے طوفان کا زمانہ تھیں نہیں ہوتا۔ وہیں مرشدانہ قبیع اس کا تعین ایک ایسے زمانے میں کرتا ہے جب اس قسم کا طوفان رونما نہیں ہو سکتا تھا۔

اس رائے کی تائید کرنے والے دلائل حسب ذیل ہیں۔

مرشدانہ بیان واضح طور پر بتاتا ہے کہ طوفان اس وقت آیا تھا جب حضرت نوح ﷺ کی عمر ۶۰۰ سال کی تھی۔ کتاب پیدائش کے باب نمبر ۵ میں دیے گئے نبیوں کے مطابق (جو مرشدانہ متن سے بھی لیے گئے ہیں اور اس کتاب کے پہلے حصہ میں نقل ہوئے ہیں) ہمیں معلوم ہے کہ حضرت نوح ﷺ کی ولادت حضرت آدم ﷺ کے ۱۰۵۶ سال بعد تھی جاتی ہے۔ نتیجہ طوفان تحقیق آدم ﷺ کے ۱۲۵۵ سال بعد رونما ہوا ہو گا۔ علاوه ازیں ابراہیم ﷺ کے نب نامے جو اسی متن سے لیے گئے ہیں اور کتاب پیدائش (۳۲ - ۱۰) میں دیے گئے ہیں۔ ہمیں یہ حساب لگانے میں مدد دیتے ہیں کہ حضرت ابراہیم ﷺ ۲۹۲ سال بعد پیدا ہوئے۔ جیسا کہ ہمیں معلوم ہے (باسل کے مطابق) حضرت ابراہیم ﷺ تقریباً ۱۸۵۰ ق م حیات تھے۔ لہذا طوفان ایکسویں یا بایکسویں صدی قبل مسح میں رونما ہوا ہو گا۔ یہ حساب باسل کے قدیم نسخے میں دی ہوئی اس معلومات سے پوری طرح مطابقت رکھتا ہے جو باسل کے متن کے آغاز میں نمایت نمایاں طور پر دی گئی ہیں۔ یہ بات اس زمانے میں تھی جب اس موضوع پر انسانی معلومات ایسی تھیں کہ مخالفت میں دلائل کی کمی کے سبب ————— باسل میں دیے گئے تاریخی اعداد کو قارئین نے بغیر کسی جیل و جھٹ کے صحیح تسلیم کر لیا تھا۔ (۲)

آج یہ بات سمجھ لینا کیسے ممکن ہے کہ ایکسویں یا باپیسویں صدی قبل مسیح میں ایک عالمگیر طوفان ایسا آیا ہو گا جس نے تمام روئے زمین سے حیات کو فنا کر دیا ہو گا۔ (سوائے ان لوگوں اور جانوروں کے جو حضرت نوح ﷺ کی کشتی میں سوار تھے؟) یہ وہ زمانہ تھا جب تمدن کہ ارض کے مختلف حصوں میں پھیل چکا تھا اور اس تمدن کے آثار اب ان قوموں کے اخلاف تک پہنچ چکے ہیں۔ مثال کے طور پر اس زمانہ میں مصر میں در میانی دور، سلطنت قدیم کے بعد اپنا جلوہ دکھا چکا تھا اور سلطنت وسطیٰ کی ابتداء سے پہلے رونما ہو چکا تھا۔ اس دور کی تاریخ کے متعلق ہمیں جو معلومات حاصل ہیں ان کے پیش نظریہ بات قطعاً نامعقول ہو گی کہ طوفان نے اس زمانہ میں تمام تمدن کو منادیا ہو گا۔

چنانچہ تاریخی اعتبار سے یہ بات تسلیم کرنی پڑتی ہے کہ طوفان کا ذکر جس طرح باہمی میں کیا گیا ہے۔ وہ جدید معلومات سے قطعی طور پر متناقض ہے۔ ان صحیفوں میں انسان کی کارستی کا واضح ثبوت یہی ہے کہ اس وقت کتاب کے دو متن موجود ہیں۔

### طوفان کا ذکر جو قرآن میں دیا گیا ہے:

قرآن مجید ایک عام بیان پیش کرتا ہے جو اس سے مختلف ہے جو باہمی میں دیا گیا ہے اور تاریخی نقطہ نظر سے یہ کوئی اعتراض نہیں پیدا ہونے دلتا۔

اس میں طوفان کا مسلسل بیان نہیں دیا گیا۔ متعدد سورتوں میں اس سزا کا تذکرہ کیا گیا ہے جو حضرت نوح ﷺ کی قوم پر نازل کی گئی۔ اس کا سب سے زیادہ مکمل ذکر سورۃ ۱۰ آیات ۲۵ تا ۳۹ میں ہے۔ سورۃ اے جس میں نوح ﷺ کا نام بھی دیا گیا ہے۔ سب سے بڑھ کر حضرت نوح ﷺ کی تعلیمات پیش کرتی ہے۔ لیکن بات سورۃ ۲۶ کی آیات ۱۰۵ تا ۱۱۵ میں ہے۔ واقعات نے جو رخ اختیار کیا، اس میں جانے سے پہلے ہمیں قرآن مجید میں بیان کردہ طوفان کے اس تذکرہ پر غور کرنا چاہیے جو قرآن مجید میں ان قوموں پر نازل کردہ سزا کے سلسلے میں پیش کیا گیا ہے جنہوں نے خدا کے احکام کی صریح خلاف ورزی کی تھی۔

جب کہ باہمی میں ایک ایسے عالمگیر طوفان کا ذکر ہے، جو خدا ناشراس نوع انسانی کو سزا دینے کی غرض سے نازل کیا گیا تھا۔ قرآن مجید اس کے بخلاف ان کوئی طرح کی سزاوں کا حوالہ

رہتا ہے جو بعض مخصوص قوموں کی دی گئیں۔

یہ بات سورہ ۲۵، آیات ۳۴۶-۳۵ میں ملاحظہ کی جاسکتی ہے۔

وَلَقَدْ أَتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ آخَاهَ هُرُونَ وَزِيْرَا ۝ فَقُلْنَا اذْهَبَا إِلَى  
الْقَوْمِ الَّذِينَ كَلَّبُوا إِلَيْنَا طَفَدَمْرَنَهُمْ تَدْمِيرًا ۝ وَقَوْمٌ نُوحٌ لَمَّا كَلَّبُوا الرُّشْلَ  
أَغْزَقْنَهُمْ وَجَعَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ أَيْةً ۝ وَأَعْنَدْنَا لِلظَّلَمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ۝ وَعَادَا  
وَثَمُودًا وَأَصْحَبُ الرَّوْمَى وَقُرُونَتَانِيَنْ ذِلْكَ كَثِيرًا ۝ وَكُلَّا حَسْرَبَنَالَّهُ الْأَمْمَالَ  
وَكُلَّا تَبَرَّنَا تَشِيرًا ۝

"ہم نے موسیٰ کو کتاب دی اور اس کے ساتھ اس کے بھائی ہارون کو مددگار کے طور پر لگایا اور ان سے کہا کہ جاؤ اس قوم کی طرف جس نے ہماری آیات کو جھٹلا دیا ہے۔ آخر کار ان لوگوں کو ہم نے جہاہ کر کے رکھ دیا۔ یہی حال قوم نوح کا ہوا جب انسوں نے رسولوں کی مخدیب کی۔ ہم نے ان کو غرق کر دیا اور دنیا بھر کے لوگوں کے لیے ایک نشان چبرت بنا دیا۔ اور ان ظالموں کے لیے ایک دردناک عذاب ہم نے میا کر رکھا ہے۔ اس طرح عاد اور ثمود اور اصحاب الرس اور نوح کی صدیوں کے بہت سے لوگ جہاہ کیے گئے ان میں سے ہر ایک کو ہم نے (پہلے جہاہ ہونے والوں کی) ٹھیلیں دے دے کر سمجھایا اور آخر کار ہر ایک کو عارض کر دیا۔"

سورہ نے کی آیت ۵۹ میں حضرت نوح ﷺ کی قوم عاد، ثمود، لوط اور مدین کی قوموں پر ترتیب دار جو عذاب نازل کیے گئے۔ ان کی ایک یادداشت دی گئی ہے۔ اس طرح قرآن مجید طوفان کے عذاب کو ایک ایسی سزا کے طور پر پیش کرتا ہے جو خاص طور پر قوم نوح ﷺ کے لیے تھی۔ یہ وہ پسلانیا دی فرق ہے جو دونوں بیانات میں پایا جاتا ہے۔

دوسرانیا دی فرق یہ ہے کہ قرآن مجید باہل کے بر عکس طوفان کے زمانہ کا تعین نہیں کرتا۔ اور نہ خود طوفان کے جاری رہنے کی مدت کو بتاتا ہے۔ طوفان کے اسباب دونوں بیانات کے مطابق وہی ہیں۔ باہل کے مرشدانہ متن کے بیان، کتب پیدائش مکا اسے دو اسباب کا پتہ چلتا ہے جو ساتھ ساتھ رونما ہوتے۔ اس دن

سندھ کے تمام سوتے پھوٹ لئے اور آسمان کی کمرے کیلیں کھل گئیں۔ ”قرآن مجید سورہ ۵۳ کی اوس اور ۷۴ ویں آیتوں میں حسب ذیل بیان پیش کرتا ہے۔

فَقَسَخْنَا أَبْوَابَ السَّمَاءِ بِعَمَاءٍ مُّنْهَمِرٍ ۝ وَفَجَزَّنَا الْأَرْضَ عَيْنَوْنَا فَالْتَّقَى الْمَاءُ  
عَلَى أَمْرِ قَدْرِ قَدِيرٍ ۝

”تب ہم نے موسلاطہ ہمار بارش سے آسمان کے دروازے کھول دیے اور نہنے کوچھ از کر چشمیں میں تبدیل کر دیا اور یہ سارا پانی اس کام کو پورا کرنے کے لیے مل گیا جو مقدر ہو چکا تھا۔“

قرآن کریم میں ان اشیاء کو نہایت صحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے، جو کشتی میں موجود تھیں۔ اللہ تعالیٰ نے حضرت نوح ﷺ کو جو حکم دیا تھا۔ اس کو نہایت فرمادیہ داری سے بجا لایا گیا اور وہ باقیں حسب ذیل تھیں جو کرنے کو کمی تھیں۔

سورہ ۱۱، آیت ۳۰۔

فَلَنَا أَخْمَلُ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجِنِنَ النَّفِينَ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَيَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَ  
مَنْ أَمْنَ طَ وَمَا أَمْنَ مَعْةً إِلَّا قَلِيلٌ ۝

”ہم نے کما، ہر حرم کے جانوروں کا ایک ایک جوڑا کشتی میں رکھ لو۔ اپنے گروں والوں کو بھی۔ سوائے ان اشخاص کے جن کی شاندیہ کی جا چکی ہے۔ اس میں سوار کر دو اور ان لوگوں کو بھی بھالو جو ایمان لائے ہیں۔ اور تموزے ہی لوگ تھے جو نوح ﷺ کے ساتھ ایمان لائے تھے۔“

جس فرد کو خاندان سے خارج کیا گیا تھا۔ وہ حضرت نوح ﷺ کا گمراہ بیٹا تھا۔ ہم (سورہ ۱۱، آیات ۳۵، ۳۶) میں پڑھتے ہیں کہ کس طرح اس فرد کی جانب سے حضرت نوح ﷺ کی بارگاہ خداوندی میں تصرع وزاری اللہ تعالیٰ سے اس کا فیصلہ تبدیل کرانے میں ناکام رہی۔ حضرت نوح ﷺ کے خاندان (یعنی ان کا گمراہ بیٹا کھان) کے علاوہ قرآن مجید کشتی پر سوار چند دوسرے ایسے مسافروں کا بھی حوالہ رکھتا ہے جو خدا پر ایمان لے آئے تھے۔

بائل کشتی کے سواروں میں موخر الذکر کا تذکرہ نہیں کرتی۔ فی الحقيقة اس کشتی میں موجود اشیاء کے سلسلے میں تین مختلف بیانات ملے ہیں۔

یہودی بیان کے مطابق خالص جانوروں اور پرندوں اور غیر خالص جانوروں کے درمیان امتیاز برآ گیا ہے۔ (سات جوڑے<sup>(۲)</sup> یعنی سات نر اور سات مادائیں خالص اقسام کی کشتی میں رکھی گئیں اور ہر ایک غیر خالص قسم کا محض ایک جوڑا لیا گیا) ایک تبدیل شدہ یہودی آیت کے بموجب (کتاب پیدائش ۷۸) خالص وہ خالص قسم تھی یا غیر خالص ہر ایک کا صرف ایک جوڑا تھا۔

مرشدانہ متن کے مطابق، حضرت نوح صلی اللہ علیہ وسلم تھے۔ ان کا خاندان (بغیر کسی استثناء کے) اور ہر قسم میں سے ایک ایک جوڑا لیا گیا تھا۔

قرآن مجید میں خود سیلاپ کا تذکرہ سورۃ ۲۵ آیات ۳۹۶ اور سورۃ ۲۳ میں آیات ۳۰۶ میں دیا گیا ہے۔ باہل کے بیان میں کوئی خالص فرق و کھلائی نہیں دلتا۔

باہل میں وہ مقام جہاں کشتی آکر ٹھرتی ہے۔ کوہستان اراراط میں ہے۔ (کتاب پیدائش ۸<sup>(۳)</sup>) اور قرآن مجید کے نزدیک یہ جگہ جودی ہے۔ (سورۃ ۲۳ آیت ۳۲) یہ پہاڑ آرمنیا میں سلسلہ اراراط میں بلند ترین تباہا جاتا ہے۔ لیکن کسی بات سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ دونوں بیانات میں مطابقت ہونے کے لیے ناموں کو لوگوں نے تبدیل نہیں کر دیا ہے۔ اس بات کی تصدیق آر بلیشیر نے کر دی ہے۔ ان کے بموجب عرب میں جودی نام کی ایک چوٹی ہے۔ ناموں کی مطابقت مصنوعی ہو سکتی ہے۔

القصہ یہ بات بتانا صاف طور پر ممکن ہے کہ اس موقع پر باہل اور قرآن کے بیانات میں بڑے بڑے اختلافات کیا ہیں۔ ان میں سے بعض ایسے ہیں جو تنقیدی جائزے سے بچ سکتے ہیں۔ اس لیے کہ معروضی نوعیت کی معلومات کی کمی ہے لیکن جب مصدقہ معلومات کی روشنی میں صحائف کے بیانات کو جانچنا ممکن ہوتا ہے تو باہل کے بیانات یعنی جو زمانہ کے ساتھ ساتھ اور جغرافیائی حالات کے تحت معلومات حاصل ہوتی ہیں اور ان تحقیقات کے درمیان جنہوں نے جدید معلومات میں اضافہ کیا ہے۔ تاقضی واضع ہو جاتا ہے۔ اس کے برخلاف قرآن میں دی گئی معلومات کسی ایسی چیز سے پاک ہے جو معروضی تنقید کو ابھارتی ہو۔ بیان یہ سوال کیا جاسکتا ہے کہ کیا اس مدت میں جو باہل کے بیان کے وقت سے اس بیان کے جو قرآن مجید میں شامل ہے زمانہ تک منت ہے۔ انسان کو کوئی ایسی معلومات حاصل ہو سکی ہیں جو اس معاملہ پر

روشنی ڈالتی ہو۔ اس کا جواب نفی میں ہے۔ اس لیے کہ عمد نامہ قدم کے زمانہ سے قرآن مجید تک انسان کو اس قدیم ترین واقعہ کے متعلق جو دستاویز حاصل رہی ہیں، وہ خود باسل تھی۔ اگر انسانی عوامل ان بیانات میں تبدیلی کی وجہ بتانے سے قاصر ہوں جنہوں نے معلومات جدید کے لحاظ سے معنوں کو متاثر کیا ہو تو پھر دوسری توجیہ مانی پڑتی ہے یعنی یہ کہ وہ ایسی وجہ ہے جو باسل میں شامل بیان کے بعد نازل ہوئی ہے۔



## حوالی

۱۔ یہ ایک طوفان باراں تھا جو تقریباً پانچ ہزار سال قبل مسح میں حضرت نوح ﷺ کی پدوعا سے ان کی امانت کی بد اعمالیوں کے سبب بطور سزا اس پر نازل ہوا تھا۔ اگرچہ یہ طوفان دجلہ اور فرات کی وادی تک محدود رہا لیکن چونکہ اس زمانہ کی کل آبادی اسی علاقہ میں تھی ہوتی تھی۔ اس لیے یہ کہنا بے جا نہیں ہے کہ سوائے چند افراد کے تمام بھی نوع انسان اس طوفان سے بڑا ہو گئی تھی اور اسی لیے اس کو طوفان عالمگیر کا نام دیا جاتا ہے۔

اس طوفان کا ذکر تمام قدیم مذاہب کی کتابوں میں ملتا ہے۔ اس کے علاوہ سیری، کلدانی اور اشوری ادب اور شاعری میں بھی اس کا تفصیلی حال بیان ہوا ہے۔ موجودہ صدی میں ماہرین حفییات نے میسونو ٹیکسیمیہ کے علاقہ میں کھدائی کر کے یہ ثابت کر دیا ہے کہ طوفان عالمگیر کا نتکہ کوئی طبع زاد افسانہ نہیں ہے جو لوگوں کو خائف کرنے کے لیے گھرا گیا ہو۔ بلکہ یہ طوفان واقعی آیا تھا اور اس سے ایک بڑا علاقہ غرقاب ہو گیا تھا۔ اس سلسلے میں سب سے زیادہ اور اہم کام انگلتان کے سمجھے اثاثیات کے سابق ڈائریکٹر جزل سریلو نارڈو دے نے انعام دیا تھا۔ وہ اپنی کتاب مقام اور ہفڑیاتی کام (Excavations at Ur) میں لکھتے ہیں۔

ہم ثابت کر چکے ہیں کہ طوفان واقعی آیا تھا اور اس لیے ان امکانات پر زور دینے کی قطعاً ضرورت نہیں کہ یہ مخفی سیری فرمانرواؤں کی فہرست میں شامل ایک داستان ہے۔ یا سیریوں کا من گھرٹ افسانہ ہے یا عمد نامہ حقیقت میں بیان کردہ ایک روایت کا طوفان ہے۔ تمام اس کا یہ مطلب نہیں کہ واقعہ کی تمام ہی تفصیلات کی ہوں البتہ اس روایت کا پس مخترا ایک تاریخی حقیقت یقیناً ہے۔ جس میں معلمان اخلاق اور شعراء نے اپنے مختلف النوع مقاصد کے حصول کے پیش نظر واقعہ میں پھول پتیاں ضرور پیدا کیں۔ کتاب پیدائش کا بیان ہے کہ پانی کی بلندی پہنچیں فٹ تھی جو صحیح معلوم ہوتا ہے..... یہ دریائے دجلہ اور فرات کی وادی میں ایک عظیم سیالاب تھا جس سے پاہزوں اور صحرائیں کے پیچ کی آباد سر زمین غرقاب ہو گئی تھی اور جو لوگ اس سر زمین میں رہتے تھے۔ اس وقت کی پوری دنیا وہی

تھی۔ ان لوگوں میں سے اکثریت غرق ہو گئی تھی اور نمایت قلیل اور شکستہ دل لوگوں کی ایک جماعت ہو گی جس نے شرکی دیواروں سے پانی کو اترتے ہوئے دیکھا ہو گا.....”

کلدانیہ اور اشوریہ تنہیب کے تختیوں پر کندہ اس طوفان کا حال ملا ہے۔ دونوں کے بیانات سے ظاہر ہوتا ہے کہ تمام دنیا میں بد اعمالیاں پھیل گئی تھیں جس کی وجہ سے خدا کا یہ قدر گناہگار بندوں پر نازل ہوا اور وہ سب کیفر کروار کو پہنچ گئے۔ کلدانیہ کے طوفان کی تختی میں مرقوم ہے۔

۱۔ ای آدیوتا نے مجھے کہا۔ ال دنیا مجھ سے باغی ہو گئے ہیں۔ میں انہیں سزا دوں گا۔ آمان سے تباہ کن بارش ہو گی۔ وقت مقررہ آگیا ہے۔

۲۔ میں اپنے ساتھ لیا اور جماز میں ذخیرہ کر دیا۔ ہر چیز کے قسم کا میں اپنے ساتھ اپنے ال خاندان، خدمت گاروں، عورتوں اور عزیز ترین دوستوں کو لے آیا۔

۳۔ زمی ساورا کو کوئی خاص کام تفویض نہیں ہوا۔ بلکہ اسے اور اس کی بیوی دونوں کو حیات ابدی عطا ہوئی۔

سیمری روایات اور جلجمیش کی نظم میں جو اشور بی بی بال کے کتب خانہ سے تختیوں پر لکھی ہوئی دستیاب ہوئی ہے۔ اس سیالب کی حسب ذیل تفصیل ہے۔

”اس علاقے میں برائیاں بست پھیل گئی تھیں۔ اس لے دیوتا انسان سے بست ہاخوش ہو گئے تھے چنانچہ انہوں نے انسانی آبادی کو تباہ کر دینے کا ارادہ کیا مگر عذاب بھیجنے سے پہلے زیوس دریا زیوس دریا ناہی پچاری کو جس کو جلجمیش کی نظم میں اس نشیتم کے نام سے موسوم کیا گیا ہے۔ ایک کشتی بنانے کا حکم دیا۔ چنانچہ اس نے کشتی تیار کی اور دیوتاؤں کے حکم کے مطابق اس میں سونا چاندی، جانور اور اعزہ و اقارب کو سوار کیا۔ اس کے بعد ایک طوفان اٹھا اور خوفناک قسم کی کڑک و چمک کے ساتھ موسلاحدار بارش ہونے لگی۔ چھ دن اور چھ رات تک ایک طرح سے پانی برتا رہا۔ یہاں تک کہ پورا علاقہ غرقاب ہو گیا۔ اور اس نشیتم کی کشتی بھتی ہوئی جبل نصیر (یہ پہاڑِ موصل اور دریائے دجلہ کے مشرق میں دریائے زاب کے قریب واقع ہے) سے جا کر لگی۔ ساتویں دن جب بارش کا سلسلہ ختم ہوا تو اس نشیتم نے ایک فاختہ کو کشتی سے اڑایا جو چکر کاٹ کر پھر کشتی میں واپس آگئی۔ اس سے

یہ اندازہ کیا گیا کہ پورا علاقہ پانی میں ڈوبا ہوا ہے..... چند دنوں بعد پھر کالے کوے کو اڑایا گیا جو واپس نہیں آیا..... ات نشیم نے کشتی سے اتر کر قربانی چڑھائی۔ ”

توہیت کتاب پیدائش میں حالات نہایت تفصیل سے دیے گئے ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے: ”اور خدا نے زمین کی طرف دیکھا اور زمینِ مصیت سے بھری ہوئی تھی..... اور خدا نے نوح ﷺ سے کہا زمین پر طوفان نازل کروں گا اور زمین پر جیزس ہیں سب مر جائیں گی..... کشتی میں تو بیٹھے گا اور تیرے بیٹھے، تمیری بیوی اور تیرے بیٹوں کی بیویاں، ہر جاندار چیز کا تو ایک جوڑا کشتی میں رکھ لینا تاکہ ان کی نسل قائم رہے اور خدا نے نوح ﷺ اور ان کے بیٹوں کو برکت دی اور ان سے کما پھلو پھلو اور دنیا کو از سرف تو آباد کرو۔ ”

اہل ہند کی ادبیات میں طوفان کا کتنی طریقوں پر ذکر آیا ہے۔ زیادہ تر حفظیں مجموعوں یا تصانیف میں۔ البتہ صرف ہیجان پر ان (محملی کارپان) میں اس کا علیحدہ ذکر ہے۔ ایک چھوٹے پر ان واغنی پر ان میں اس کا بالاختصار ذکر ہے مگر طوفان کا مفصل اور مکمل ذکر بھاگوت پر ان اور ہماہارت میں ہے۔ علاوہ اذیں ست پچھے برہمن میں بھی اس کا ذکر موجود ہے جس کی قدامت دیکھ کر زمانہ تک پہنچتی ہے۔ واقعہ کا خلاصہ اس طرح ہے:

”ایک صبح کو ”منو“ نہارا تھا۔ ایک محملی اس کے ہاتھ میں آگئی۔ اس محملی کی درخواست پر اس نے اس کی پورش کی۔ پہلے ایک برتن میں رکھا پھر تالاب میں، پھر گنگا میں اور پھر سمندر میں۔ محملی نے بتایا کہ میں پر جاتی برصغیر ہوں تجھے ایک طوفان کی اطلاع دیتی ہوں۔ تو ایک جہاز تیار کر کش طوفان کے وقت تیری مدد کروں گی۔ چنانچہ طوفان آیا۔ جہاز کی رُزی محملی کے سینگ سے پاندھی اور ہمالیہ تک پہنچ گئی۔“ (مترجم)

اب کہ ازمنہ، قدمیم کی تاریخ کے پارے میں بعض مقدماتِ تسلیم کیے جا چکے ہیں اور مرشدانہ متن کے مصقین کی دی ہوئی فرضی تاریخیں اب قابل تینیں نہیں رُزی ہیں۔ لہذا بابل میں مندرجہ وہ تاریخیں تیزی سے دیا دی گئی ہیں۔ تاہم ان نسب ناموں کے سلسلے میں جو محفوظ رکھے گئے ہیں۔ ان کتابوں کی جدید شروعات جو عوام کے لیے شائع کی جاتی ہیں قارئین کی توجہ کو ان غلطیوں سے بہانے میں ناکام رہتی ہیں جو ان میں شامل ہیں۔

وَنَذَّلَ نُوحٌ زَيْنَةً فَقَالَ زَيْنٌ إِنَّ الْبَنِيَّ مِنْ أَهْلِنِيٍّ وَإِنَّ وَعْدَكَ الْحَقُّ وَأَنَّتَ أَخْكَمُ

الْحُكَمِيَّنَ ۝ قَالَ يَا نُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ۝ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ فَلَا تَشْتَأْنِ  
مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّمَا أَعْظُمُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِيَّنَ ۝  
نُوحٌ نے اپنے رب کو پکارا کہا "اے رب میرا بیٹا میرے گھروالوں سے ہے اور تمرا وعدہ سچا  
ہے اور تو سب حاکموں سے بڑا اور بہتر حاکم ہے۔"  
جواب میں ارشاد ہوا۔

"اے نوح وہ تمیرے گھروالوں میں سے نہیں ہے۔ وہ تو ایک بگرا ہوا کام ہے۔ لہذا اس بات  
کی توجہ سے درخواست نہ کر جس کی حقیقت کو تو نہیں جانتا۔ میں تجھے بصیرت کرتا ہوں کہ  
اپنے آپ کو جالبوں کی طرح نہ بنا لے۔"

۳۔ لفظ "سات" بیان، بہت سے کے مفہوم کو ظاہر کرتا ہے۔ جیسا کہ اس زمانے کی سائی  
زبانوں میں اکثر ہوتا ہے۔

## خروج

حضرت موسیٰ اور آپ کے ساتھیوں کے مصر سے خروج کے ساتھ اکعan کی طرف ان کے نقل مکانی کے پلے مرحلہ میں) ہمیں بے حد اہمیت کا ایک واقعہ ملتا ہے۔ یہ ایک صدقہ تاریخی واقعہ ہے جو ایک معلوم سیاق کے ساتھ رونما ہوتا ہے۔

عبد نامہ قسم میں کتاب خروج، اسفار خمسہ یا تورت کی دوسری کتاب ہے جس کے ساتھ صحراءور دی کی ایک داستان اور جبل سینا پر اللہ تعالیٰ کے ساتھ عمد (بیشان بنی اسرائیل) شاہل ہے۔ قرآن کریم کے لیے یہ ایک قدرتی امر حقاً کہ وہ بھی اس واقعہ کے بیان کے لیے کافی جگہ وقف کرے۔ حضرت موسیٰ ﷺ اور ان کے بھائی حضرت ہارون ﷺ کی فرعون کے ساتھ گفتگو اور مصر سے نکلنے کا واقعہ دس سے زیادہ سورتوں میں نہایت طویل بیانات کے ساتھ شاہل ہے۔ مثلاً سورۃ ۷، ۱۰، ۲۰ اور ۲۶ میں نسبتاً مختصر بیانات اور سادہ تنبیہات کے ساتھ جو فرعون کا نام جو مصری فرقہ کا اہم کردار ہے (میری معلومات کے بوجوہ) قرآن مجید کی ۷ سورتوں میں ۷۷ مرتبہ دہرا دیا گیا ہے۔

اس موقع پر قرآن مجید اور باسل کے بیانات کا مطالعہ خصوصیت سے دلچسپ ہے۔ اس لیے کہ (مثال کے طور پر) طوفان کے بارے میں خصوصیت سے جو اختلاف ملتا ہے۔ اس کے مقابلہ میں یہاں دونوں بیانات میں بہت سی پانچ مشترک ہیں۔ یقیناً بعض انحرافات ملتے ہیں۔ لیکن باسل کے بیانات کی بڑی تاریخی قدر و قیمت ہے جیسا کہ ہمیں معلوم ہو گا۔ یہ بات اس لیے ہے کہ اس سے ہمیں فرعون کا تینیں کرنے یا زیر بحث دونوں فرعونوں کو پچانتے میں مدد ملتی ہے۔ یہ مفروضہ جو باسل کے ساتھ شروع ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں شاہل معلومات سے اس کا گملہ ہو جاتا ہے۔ ان دو صفحی ذرائع پر جدید معلومات کا اضافہ ہوا ہے اور اس طرح

بائل، قرآن اور آج کل کی معلومات کے مقابلے میں یہ بات ممکن ہو گئی ہے کہ مقدس صحیفوں کے اس واقعہ کا تینی تاریخی سیاق کے ساتھ کیا جاسکے۔

### بائل کے مطابق واقعہ خروج:

بائل کے بیان، حضرت یعقوب ﷺ کے ساتھ نبی اسرائیل کے مصر میں داخلہ کی یاد دہانی کے طور پر بیان ہوا ہے۔ بعد میں بوجب کتاب خروج ۱<sup>۸</sup>،

”تب مصر میں ایک نیا باشہ ہوا جو سو فٹ کو نہیں جاتا تھا۔“

قلم و زیادتی کا دور شروع ہوا۔ فرعون نے یہودیوں (نبی اسرائیل کو حکم دیا کہ وہ چوم اور رمس کے شر تحریر کریں۔ (بائل میں جو نام دیئے گئے ہیں وہ یہاں استھان کر دئے گئے ہیں) (کتاب خروج ۱<sup>۹</sup>) یہودیوں کی آبی میں اضافہ سے بچتے کے لئے فرعون نے ہر فروزانہ پیچے کو دریا میں پھیلک دینے کا حکم دیا۔ اس کے باوجود حضرت موسیٰ ﷺ کی والدہ نے ان کی حیات کے ابتداء کی تین ماں تک ان کو محفوظ رکھا۔ پھر ان کو دریا کے کنارے سیٹھے سے بنی ہوئی ایک نوکری میں بند کرنے کا فیصلہ کر لیا۔ فرعون کی بیٹی کو وہ دکھالی دے گئے۔ اس نے ان کو پھالیا اور ایک دائی کے جو خود ان کی والدہ تھیں حوالے کر دیا۔ ایسا اس لئے ہوا کہ حضرت موسیٰ ﷺ کی بدن اس جگتو اور نوہ میں تھی کہ بچے کو کون نکالتا ہے کچھ ایسے جیسے سے کام لیا کہ گویا وہ ان کو پچانتی نہیں ہے اور شزادی کی خدمت میں دائی کی سفارش کی جو اصل میں بچے کی والدہ تھیں۔ ان کے ساتھ فرعون کے بیٹوں کا ساسلوک کیا گیا اور نام ”موسیٰ“ رکھا گیا۔

جو ان کے عالم میں حضرت موسیٰ ﷺ ایک ملک کی جانب چل دئے جس کا تم میں تھا۔ وہاں انہوں نے شدی کی اور ایک طویل عرصے تک مقیم رہے۔

اس سلسلہ میں ہم کتاب خروج ۲<sup>۱۰</sup> میں ایک اہم تفصیل بیان پڑھتے ہیں:

”ایک دن کے بعد یہوں ہوا کہ مصر کا باشہ مر گیا۔“

اللہ تعالیٰ نے موسیٰ ﷺ کو حکم دیا کہ وہ مصر جائیں۔ فرعون سے ملاقات کریں اور اپنے بھائیوں کو مصر سے نکال لائیں (اس حکم کا ذکر آگ کی جھاڑی کے واقعہ میں دیا گیا ہے) حضرت موسیٰ ﷺ کے بھائی حضرت ہارون ﷺ نے ان کی اس کام میں مدد کی۔ لیکن وجہ ہے کہ

موئی ﷺ جب لوٹ کر مصر آئے تو وہ اپنے بھائی کے ہمراہ فرعون کی ملاقات کے لیے گئے جو اس بادشاہ کا جانشین تھا جس کے عمد حکومت میں وہ کافی عرصہ قبل پیدا ہوئے تھے۔

فرعون نے حضرت موئی ﷺ کی جماعت کے یہودیوں کو مصر سے نکل جانے سے منع کر دیا۔ خدا پھر حضرت موئی ﷺ پر ظاہر ہوا اور ان کو حکم دیا کہ وہ فرعون سے اپنی درخواست کو پھردا رہائیں۔ باطل کے بیان کے مطابق اس وقت حضرت موئی ﷺ کی عمر اسی سال کی تھی۔ مجبورہ کے ذریعے حضرت موئی ﷺ نے فرعون کو پیتا کہ مجھے فوق القطرت قوت حاصل ہے لیکن یہ بات بھی کافی نہ ہوئی۔ اللہ تعالیٰ نے مصر پر مشورہ بانا لازم کی۔ دریاؤں کا پانی خون بن گیا۔ پھر مینڈ کوں، جوؤں اور سکھیوں کے جھنڈوں کے جھٹے ہوئے۔ چانور مر گئے۔ انسانوں اور جانوروں کے پھوڑے میں نیساں نکل آئے۔ ٹالہ باری اور مذہبیوں کی بلا میں نازل ہوئیں۔ تاریکی چھاگئی۔ پسلوٹی کے پچھے مر گئے۔ اس کے باوجود فرعون نے یہودیوں (بنی اسرائیل) کو جانے کی اجازت نہیں دی۔

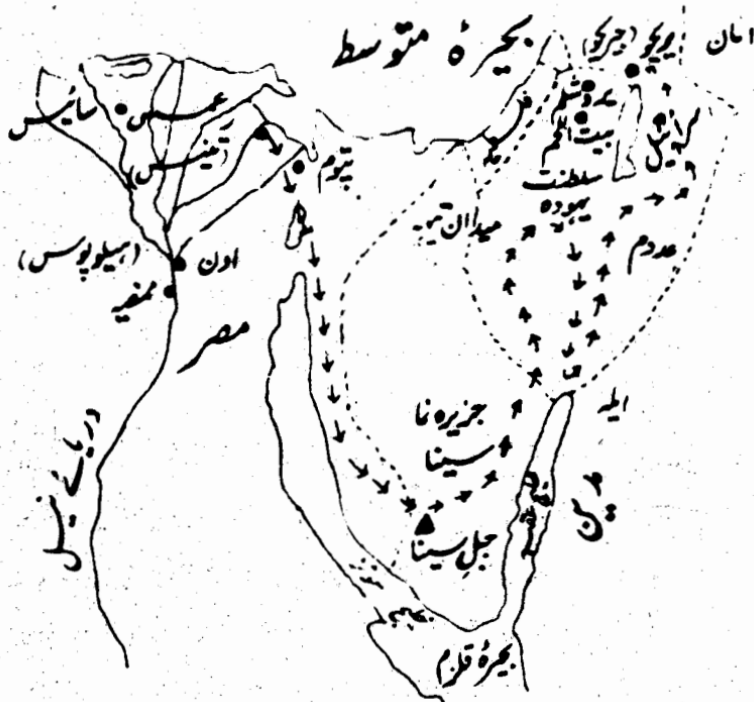
لہذا وہ شرر عمس سے نکل پڑے اور بال پھوں کو چھوڑ کر وہ کوئی چہ لاکھ مرد تھے، (خروج ۱۲، ۳) اس موقع پر فرعون نے اپنا رتح تیار کر دیا اور اپنی قوم کے لوگوں کو ساتھ لیا اور اس نے چھ سو منتخب رتح بان بلکہ مصر کے سب رتح لیے اور ان سکھوں میں سرداروں کو بھایا اور خداوند نے مصر کے بادشاہ فرعون کے دل کو سخت کر دیا اور اس نے بنی اسرائیل کا پیچھا کیا کیونکہ بنی اسرائیل بڑے خر سے نکلے تھے۔ (خروج ۱۲، ۸) مصریوں نے حضرت موئی ﷺ کی جماعت کو سندر کے قریب جا پکڑا۔ حضرت موئی ﷺ نے اپنا عصا اٹھایا۔ سندر ان کے سامنے سے پھٹ گیا اور ان کے ساتھی اس کو اس طرح پار کر گئے کہ ان کے پاؤں تک نہ بیکھے۔ اور مصریوں نے تعاقب کیا۔ اور فرعون کے سب گھوڑے، رتح اور سوار ان کے پیچھے پیچھے سندر کے پیچے میں چلے گئے (خروج ۱۲، ۲۳) پانی پلٹ پڑا اور اس نے رتحوں، سواروں اور فرعون کے سارے لٹکر کو جو اسرائیلیوں کا پیچھا کرتا ہوا سندر میں مل گیا تھا، غرق کر دیا اور ایک بھی ان میں سے باقی نہ چھوٹا۔ لیکن بنی اسرائیل سندر کے پیچے میں سے خلک نہیں پر جل کر نکل گئے اور پانی ان کے دامنے اور باسیں ہاتھ دیوار کی طرح رہا (خروج ۱۲، ۲۸-۲۹) خروج کا تمن بالکل واضح ہے۔ فرعون تعاقب کرنے والوں کا قائد تھا۔ وہ بھی غرق

ہو گیا۔ کیونکہ خروج کا متن بتاتا ہے کہ ایک بھی ان میں سے باقی نہ چھوٹا۔ ”علاوه ازیں باسل کی اس تفصیل کو مناجاتوں میں دہراتی ہے: مناجات ۱۰۶، آیت ۱۱ اور مناجات ۱۳۶ آیات ۱۵، جو شکر خداوندی کا ایک نمونہ ہے۔

”کس نے سندر کے پانی کو بانٹ دیا..... اور اسرائیل کو ان کے بیچ سے ہو کر گزر جانے دیا لیکن فرعون اور اس کے لشکر کو سندر میں غرق کر دیا“

لہذا اس میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے کہ باسل کے مطابق خروج کے زمانہ کا فرعون سندر میں ڈوب مرا تھا۔ باسل میں اس بات کا کوئی ذکر نہیں ہے کہ اس کے جسم کا کیا ہوا۔

## بَاسْلُ كَمَطَابِقٍ سُلْطَنُ مَصْرٍ أَوْ بْنِي إِسْرَائِيلَ كَخْرُوجٍ



## قرآن مجید کے مطابق خروج:

اپنے وسیع خاکہ کے اعتبار بے خروج کے بارے میں جو تفصیل قرآن میں دی گئی ہے وہ وسیع ہی ہے جیسی کہ باہم میں تاہم اسے بیان پھر مرتب کیا جاتا ہے کیونکہ یہ سب ان عمارتوں کو جوڑنے سے ترتیب پاتی ہے جو الکتاب میں ادھراً دھر بھری ہوئی ہیں۔ باہل کی طرح قرآن بھی کوئی ایسا نام فراہم نہیں کرتا جس سے اس فرعون کی شناخت کی جاسکے جو خروج کے وقت بھر ان تھا۔ جو بات معلوم ہے، وہ یہ ہے کہ اس کے مشیروں میں سے ایک کا نام ہمان تھا۔ قرآن میں اس کا ذکر چھ بار آیا ہے۔ (سورہ ۲۶ میں آیات ۲۶، ۲۸ اور ۳۸ اور سورہ ۲۹ میں آیت ۳۹ اور سورہ ۴۰ میں آیات ۱۲۳ اور ۱۲۴)

وَهُوَ فِرْعَوْنُ الَّذِي أَسْرَى إِلَيْهِ أَهْلَهُ مُؤْمِنَةً

سورة ۱۲۳، آیت ۲۶۔

وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَرْعَوْنَ اذْكُرْ رَايْغَمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذَا نَجَّكُمْ مِنْ أَلِ فِرْعَوْنَ  
يَسْأُمُونَكُمْ سَوْءَ الْعَذَابِ يَلْتَحِقُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيِيُونَ نِسَاءَكُمْ۔

”اور جب موسیٰ نے اپنی قوم سے کہا۔“ اللہ کے اس احسان کو یاد کرو جو اس نے تم پر کیا ہے۔ اس نے تم کو فرعون والوں سے چھڑایا جو تم کو سخت تکفیں دیتے تھے تمہارے لاکوں کو قتل کر دیتے تھے اور تمہاری عورتوں کو چھوڑ دیتے تھے۔“

ای ٹلم کا تذکرہ ان ہی الفاظ میں سورہ ۷۶ کی آیت ۱۲۱ میں کیا گیا ہے لیکن قرآن ان شہروں کے ناموں کا ذکر نہیں کرتا جو باہل میں نہ کوئی ہیں کہ بنی اسرائیل نے بیگار میں تحریر کیے تھے۔

وہ واقعہ جب موسیٰ ﷺ کو دریا کے کنارے چھوڑ دیا گیا تھا۔ سورہ ۲۰ آیات ۳۹، ۴۰ میں اور سورہ ۲۸ آیات ۷ تا ۱۸ میں مذکور ہے۔ قرآن کے بیان کے مطابق حضرت موسیٰ ﷺ کو فرعون کی بیوی لے گئی تھی۔ یہ بات ہمیں سورہ ۲۸ آیات ۲۸، ۲۹ میں ملتی ہے۔

فَالْتَّقَطَةَ أَلْ فِرْعَوْنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًا وَحَرَثَنَا طَ إِنْ فِرْعَوْنَ وَهَامَنْ وَحَبِيْدَهُمَا كَانُوا خَطَّابِينَ ۝ وَقَالَتِ امْرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرْتُ غَنِّ لَنِي وَلَكَ لَا

تَقْشِلُوهُ فَعَسَىٰ أَن يَنْفَعَنَا أَوْ تَنْجَدُهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ ۝

”آخر کار فرعون کے گھروالوں نے اسے (دیریا سے) نکال لیا تاکہ وہ ان کا دشمن اور ان کے لیے رنج کا سبب بنے۔ واقعی فرعون اور بہان اور ان کے لشکر (اپنی تدبیر میں) بڑے غلط کار تھے۔ فرعون کی بیوی نے اس سے کہا۔ ”یہ میرے اور تیرے لئے آنکھوں کی شہنشک ہے۔ اسے قتل نہ کرو۔ کیا عجب کہ ہمارے لئے مفید ثابت ہو یا ہم اسے بیٹا ہی بنا لیں اور وہ (اجام سے) بے خبر تھے۔“

مسلمانوں کی روایت کے مطابق یہ فرعون کی بیوی آئیہ تھیں جنہوں نے موسیٰ ﷺ کی پروردش کی تھی۔ قرآن کے مطابق حضرت موسیٰ ﷺ کو پالنے والی فرعون کی اہلیہ نہیں تھی بلکہ اس کے گھروالے (دیگر افراد خاندان) تھے۔

حضرت موسیٰ ﷺ کی جوانی، ان کے مدین میں قیام اور ان کی شادی کا ذکر سورۃ ۲۸ کی آیات ۱۳ تا ۲۸ میں ہوا ہے۔

خصوصیت سے جلتی ہوئی جھاڑی کا واقعہ سورۃ ۲۰ کے پہلے حصہ اور سورۃ ۲۸ کی آیات ۳۵ تا ۳۰ میں ہوا ہے۔

قرآن میں ان دس بلاوں اور بیاؤں کا ذکر نہیں ہے جو عذاب خداوندی کے طور سے مصر پر نازل کی گئی تھیں (اور یہ بات باسل کے طویل تذکرہ کے خلاف ہے) بلکہ نہایت اختصار سے عرض پائچ بلاوں کا ذکر کر دیا گیا ہے (سورۃ ۷ آیت ۱۳۳) سیلان، مدیان، جو سیں، مینڈزک اور خون۔

مصر سے فرار کا ذکر قرآن میں کیا گیا ہے لیکن بغیر کسی ان جغرافیائی تفصیلات کے جو باسل میں دی گئی ہیں۔ نہ ہی اس میں لوگوں کی وہ ناقابل یقین تعداد نہ کوہ ہے جس کا حوالہ باسل میں ہے۔ یہ قیاس کرنا مشکل ہے کہ چھ لاکھ مرد مع اپنے اہل و عیال کے ایک طویل عرصہ تک صحراء میں رہ سکے ہوں گے۔ جیسا کہ باسل میں یقین دلایا گیا ہے۔

سورۃ ۲۰، آیت ۷۸:-

فَاتَّبَعُهُمْ فَرَزَّعُونَ بِحُنُودِهِ فَغَشِيَّهُمْ مِنْ الْيَمِّ مَا غَشِيَّهُمْ ۝

”بیچھے سے فرعون اپنے لشکر لے کر پہنچا اور پھر سمندر ان پر چھا گیا جیسا کہ چھا جانے

کا حق تھا۔"

بنی اسرائیل بیچ کر نکل گئے۔ فرعون غرق ہو گیا لیکن اس کا جسم مل گیا۔ یہ ایک  
نہایت اہم تفصیل ہے جس کا بائیل کے بیان میں کوئی حوالہ نہیں۔

سورہ ۱۰ آیات ۹۰ تا ۹۲: باری تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

وَجَوَزْنَا بِيَتْبَعِي إِسْرَائِيلَ السُّحْرَ فَاتَّبَعُهُمْ فِي عَوْنَ وَحْبُودَةَ بَعْدًا وَعَدْوًا طَحْنَى  
إِذَا أَدْرَكَهُ الْغُرْقُ لَقَالَ أَمْتَثَ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَنْتَ بِهِ بَنُوا إِسْرَائِيلَ  
وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ۝ أَنَّنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلَ وَكُنْتَ مِنَ الْفَقِيْدِينَ ۝  
فَالْيَوْمَ نُتَحِّيلُكَ بِنَدِينَكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلَقْتَ أَيْهَ طَ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ عَنْ  
آيَتِنَا لَغَفْلَوْنَ ۝

"اور ہم بنی اسرائیل کو سمندر سے گزار لے گئے پھر فرعون اور اس کے لشکر ظلم  
اور زیادتی کی غرض سے ان کے پیچھے چلے۔ حتیٰ کہ جب فرعون ڈوبنے لگا تو بول  
اٹھا۔" میں نے مان لیا کہ خداوند حقیقی، اس کے سوا کوئی نہیں ہے جس پر بنی  
اسرائیل ایمان لائے اور میں بھی سر اطاعت جھکا دینے والوں میں سے ہوں۔"  
(جواب دیا گیا) اب ایمان لاتا ہے! حالانکہ اس سے پہلے تو تو نافرمانی کرتا بہا اور فساد  
کرنے والوں میں سے تھا۔ اب تو ہم صرف تیری لاش ہی کو چھائیں گے تاکہ تو بعد  
کی نسلوں کے لیے نشان عبرت بنے اگرچہ بہت سے انسان ایسے ہیں جو ہماری  
نشانیوں سے غلطت بر تھے ہیں۔"

اس عبارت میں دونکات قابل تشریع ہیں۔

الف۔ بغاوت اور دشمنی کا جذبہ جس کا حوالہ دیا گیا ہے۔ اس کو حضرت موسیٰ علیہ السلام کی اس  
کوشش کی روشنی میں سمجھنا چاہیے جو آپ نے فرعون کو ترغیب دینے کے سلسلے میں  
کی۔

ب۔ فرعون کی لاش کو بچانے کا ذکر ہے۔ کیونکہ یہ بات سورہ ۱۰ آیت ۹۸ میں بالکل واضح  
طور پر بتا دی گئی ہے کہ فرعون اور اس کے ساتھیوں کو مردود قرار دے دیا ہے۔  
سورہ ۱۰ آیت ۹۸:۔

يَقْدُمُ قَوْمٌ يَوْمَ الْقِيَمَةِ فَأَزْرَدَهُمُ النَّارُ

”فرعون قیامت کے روز اپنی قوم کے آگے آگے ہو گا اور اپنی پیشوائی میں انہیں دوزخ کی طرف لے جائے گا۔

لہذا ان حقائق کے لیے جن کو تاریخی، جغرافیائی اور اثرباتی معلومات کی روشنی میں جانچا جاسکتا ہے۔ اس بات پر غور کرنا چاہیے کہ قرآن اور بائبلی بیانات میں حسب ذیل نکات پر اختلاف ہے۔

قرآن میں مقلات کے ناموں کی غیر موجودگی، وہ دونوں شریجن کی تحریر حضرت موسیٰ ﷺ کی جماعت کے بنی اسرائیل نے کی تھی اور جو اس راستے پر واقع تھے جو خروج کے وقت استعمال ہوا۔

جس زمانہ میں حضرت موسیٰ ﷺ کا مدین میں قیام تھا اس وقت کسی فرعون کے مرلنے کے حوالے کی غیر موجودگی۔

جب حضرت موسیٰ ﷺ نے فرعون کو اپنا پیغام پہنچالا اس وقت آپ کی عمر سے متعلق تفصیلات کی قرآن میں غیر موجودگی۔

حضرت موسیٰ ﷺ کے ساتھیوں کی تعداد کی قرآن مجید میں غیر موجودگی۔ یہ اعداد صاف طور پر بائبل میں ناقابل تیقین حد تک مبالغہ آئیز طریقے پر بیان کیے گئے ہیں (جن کو چھ لاکھ مرد جمع ان کے اہل و عیال کے کل ملا کر ۲۰ لاکھ سے زیادہ کی ایک قوم بنا کر پیش کیا گیا ہے) فرعون کے مرلنے کے بعد اس کے جسم کو بچانے کے تذکرہ کی بائبل میں عدم موجودگی۔ ہمارے موجودہ مقصد کے لیے قابل غور نکات حسب ذیل ہیں کیونکہ ان میں دونوں بیانات شریک ہیں۔

حضرت موسیٰ ﷺ کی جماعت کے بنی اسرائیل پر ظلم و ستم کا تذکرہ قرآن میں شامل ہے اور اس سے اس بات کی توثیق و تقدیق ہوتی ہے۔

دونوں بیانات میں شاہ مصر کے کسی تذکرہ کا فقدان۔

خروج کے وقت فرعون کی موت کا ذکر۔ قرآن اور اس سے اس واقعہ کی تصدیق۔

# مقدس صحیفوں کی معلومات اور جدید معلومات کے درمیان مقابلہ

جومت بھی اسرائیل نے مصریں گواری، باسل اور قرآن میں شامل اس سے متعلق بیانات اور جس طرح وہ دہاں سے لٹکے۔ اس سے کچھ ایسی باتیں پیدا ہو گئی ہیں جن کا مقابلہ جدید معلومات سے کیا جاسکتا ہے۔ حقیقت میں یہ توازن نہایت غیر مساوی ہے۔ اس لیے کہ کچھ معلومات تو ایسی ہیں جو بہت سے سائل کو جنم دیتی ہیں جب کہ دیگر معلومات، بہتکل بحث کا موضوع بن سکتی ہیں۔

## ۱۔ بیانات میں شامل بعض تفصیلات کا جائزہ بنی اسرائیل مصر میں:

نظاہریہ کتنا قطعاً ممکن ہے (اور اس میں غلطی ہونے کا بہت کم خطرہ ہے) کہ باسل کے بوجوب (پیدائش ۱۸<sup>۱۲</sup> اور خروج ۳۰<sup>۱۵</sup>) بنی اسرائیل مصر میں ۳۰۰ سال سے لے کر ۳۳۰ سال تک رہے۔ کتاب پیدائش اور کتاب خروج کے مابین اس فرق کے باوجود جو نہایت کم اہمیت رکھتا ہے، یہ بات کسی جا سکتی ہے کہ وہ مدت حضرت ابراہیم ﷺ کے بہت بعد میں شروع ہوئی جب حضرت یعقوب ﷺ کے صاحبزادے حضرت یوسف ﷺ اپنے بھائیوں کے ساتھ مصر میں خلک ہوئے۔ پہ اشتانے باسل جس میں نہ کورہ بالا معلومات دی گئی ہیں اور قرآن مجید جس میں مصر کی جانب منتقلی کا حوالہ تو ملتا ہے لیکن تاریخوں کا جو اس سلسلہ میں آتی ہیں کوئی ذکر نہیں ہے۔ نہارے پاس کوئی ایسی دستاویز نہیں ہے جس سے ہمیں اس بارے میں کوئی روشنی ملتی ہو۔

دور حاضر کے شارحین جن کا سلسلہ پی موتتے سے دانیال روپ تک چلا گیا ہے خیال کرتے ہیں کہ حضرت یوسف ﷺ اور ان کے بھائیوں کی مصر میں آمد سڑھویں صدی قبل مسیح

میں پیکوس (۱) کی مصر میں منتقلی کے ساتھ مستحق ہوتی ہے اور یہ کہ غالباً ایک پیکوس فرمائزو اپنے شمل کے ڈیلٹے میں الیارس کے مقام پر ان کا نہایت خدھ جبینی سے استقبال کیا۔ بلاشبہ یہ قیاس اس بیان سے صریحاً متناقض ہے جو باسل میں شامل ہے (سلطین ۶، ۲۰۱) اس کے مطابق مصر سے خروج کا زمانہ حضرت سلیمان ﷺ کے معبد کی تعمیر (تقریباً ۱۸۵۰ ق م) سے ۲۸۰ سال قبل قرار پاتا ہے۔ اس لئے اندازہ کے مطابق خروج کو ۱۳۵۰ ق م کے قریب سمجھنا پڑے گا اور نتیجہ میں مصر میں ورود ۱۸۸۰۔ ۱۸۵۰ ق م کے قریب قرار پائے گا لیکن یہ ٹھیک وہی زمانہ ہے جب خیال ہے کہ حضرت ابراہیم ﷺ حیات تھے (۲) اور دوسری تفصیلات جو باسل میں شامل ہیں، ان سے ہمیں یہ معلوم ہوتا ہے کہ ان کے اور حضرت یوسف ﷺ کے درمیان کا زمانہ ۲۵۰ سال تھا۔ اس لئے باسل میں اس سلطین کی یہ عبارت تاریخی نقطہ نظر سے ناقابل قول ہو جاتی ہے (۳) ہم دیکھیں گے کہ جو نظریہ یہاں اس سلطین سے لے کر پیش کیا گیا ہے، اس میں صرف یہی ایک اعتراض ہے جس کو اس کے مقابلے میں مسترد کرنا ہے۔ ان تاریخی معلومات کی نہایت صاف و صریح غلطی اس اعتراض کی قدر و قیمت کو منور طریقے پر زائل کر دیتی ہے۔

قدس صحفوں سے ہٹ کرنی اسرائیل نے مصر میں اپنے قیام کے جو اثرات چھوڑے ہیں، وہ نہایت دھندے ہیں۔ تاہم کئی ہیرو غلافی دستاویزات اسی ہیں جو مصر میں ایسے مزدوروں کی جماعت کے وجود کا حوالہ دیتی ہیں جو ایکروپ اپر اور ہاپرو کلاتی تھی جن کو (صحیح یا غلط طریقہ سے) عبرانیوں سے مطابقت دی جاتی ہے۔ اس جماعت میں تعمیراتی کام کرنے والے، زراعت سے متعلق مزدور، کھیت کاٹنے والے لوگ وغیرہ شامل ہیں۔ لیکن یہ لوگ کہاں سے آئے تھے؟ اس سوال کا جواب پاناشکل ہے۔ قادر دے دو نے ان کے بارے میں حسب ذیل تحریر پیش کی ہے:

”وہ مقامی آبدی کے افراد نہیں ہیں، اور نہ وہ خود کو معاشرہ میں کسی جماعت کی حیثیت سے روشناس کرتے ہیں۔ ان سب کا نہ ایک پیشہ ہے اور نہ ایک مرتبہ“  
تحویل سوم کے زیرِ حکمرانی ان کا حوالہ اصلیں میں کام کرنے والوں کی حیثیت سے ایک پانپس پر لکھا ہوا ملتا ہے۔ یہ بات معلوم ہے کہ کس طرح پندرہویں صدی قبل یعنی میں

اسخنیو فس دوم ان کے ۳۶۰۰ آدمیوں کو کنغان سے اسیر کر کے لایا تھا اور جیسا کہ قادر دے دو کا کرتا ہے۔ ”ان میں ایک بڑی تعداد شای فلسطینی آبادی کی تھی۔ تقریباً ۱۳۰۰ اقاق م یستموس اول کے تحت اپیرو نے کنغان کے علاقہ بیت شین میں برا فتنہ و فساد و برپا کیا تھا۔ رممس دوم کے دور حکمرانی میں ان میں سے کچھ لوگ پتھر کی کانوں میں کام کرنے کے لیے مقرر کیے گئے اور کچھ ان ستونوں کی نقل و حمل کے کام پر مأمور ہوئے جو فرعون کے تعمیری کاموں میں استعمال ہوتے تھے۔ (شمار رممس میامون کا ایک عظیم باب یہاں) ہمیں باہمی سے پتہ چلتا ہے کہ رممس دوم کے دور حکمرانی میں عبرانی شہل پائیہ، تحت رممس کی تعمیر کا کام انجام رہے تھے۔ مصری تحریروں میں بارہویں صدی قبل مسیح کے دوران اپیرو کا پھر ذکر آتا ہے اور آخر میں رممس سوم کے زمانہ میں بھی ان کا حوالہ ملتا ہے۔

لیکن ”اپیرو کا مصر میں کوئی مذکور نہیں۔ لہذا اس لفظ کا اطلاق کلیتہ ہبیرو (عبرانی) پر ہوتا ہے۔ غالباً اس بات کی یاد دہلی کرنا بہتر ہو گا کہ اس لفظ کا استعمال شروع میں ”زبردستی“ بیگار لیے جانے والے مزدوروں“ کے لیے ہوا ہو گا۔ اس میں ان کی اصل نسل سے کوئی سروکار نہیں رہا ہو گا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ بعد میں ایک ایسی صفت بن گیا جس سے کسی شخص کے پیشے کا اظہار ہوتا تھا۔ ہم اس سلسلے میں ایک مماثلت لفظ سوئیں (سوئیں) کے ساتھ قائم کر سکتے ہیں جس کے فرانسیسی زبان میں کئی مختلف معانی ہیں۔ اس کے معنی سوئزر لینڈ کا پاشنده بھی ہو سکتے ہیں۔ اس کو قدم فرانسیسی پادشاہت کا ایک کارائے کا سپاہی بھی سمجھا جا سکتا ہے جو سوئیں نسل کا ہوتا تھا۔ اس سے مراد یہاںی محلہ اکا ایک محافظ بھی ہے اور عیسائی گرجا گھر کا ایک ملازم بھی۔

بہرحال ہو سکتا ہے کہ رممس دوم کے زمانے میں عبرانی (باہمی) کے مطابق (یا اپیرو (ہبیرو) ٹیکنی متن کے بوجوب) نے ان کاموں میں حصہ لیا ”جن کا حکم فرعون نے دیا تھا اور جو حقیقتاً زبردستی کی بیگار تھی۔ اس میں کوئی تک نہیں کہ رممس دوم نبی اسرائیل کو ستانے اور ان پر ظلم کرنے والا فرعون تھا۔ رممس اور ہتمون جن کا ذکر کتاب خروج میں آیا ہے، دریائے نیل کے ڈیلے کے مشقی حصے میں واقع ہیں۔ آج کے تیونس اور قطر جن کے دریان تقریباً پندرہ میل کا فاصلہ ہے۔ اسی علاقے میں واقع ہیں۔ جمل یہ دونوں شر آباد تھے۔ شہل صدر مقام جس کی تعمیر رممس دوم نے کی تھی۔ وہیں واقع تھا۔ لہزار رممس دوم ہی ظلم کرنے والا فرعون

تحا۔ حضرت موسیٰ ﷺ ایسے ماحول میں پیدا ہوئے۔ دریا کے پانی سے ان کے فیکر نقل جانے کا حال مختصرًا اور بیان کر دیا گیا ہے۔ ان کا ایک مصری نام پی مانتے نے اپنی کتاب مصر اور باہل (لے ثبت اے لابائیل) (۲) میں بتایا ہے کہ میسیویاً یعنی وہ اعلام ہیں جو ہیر و غلیفی زبان کی لغت میں جس کو ریک نے مرتب کیا ہے درج ہے موسیٰ اسی لفظ کی نقل ہے جو قرآن میں دی گئی ہے۔

### مصر میں جو بلاوں میں نازل ہوئیں:

اس عنوان کے تحت باہل میں دس سزاوں کا ذکر ہے جو اللہ تعالیٰ کی طرف سے دی گئیں۔ اور ان ”بلاوں“ میں سے ہر ایک کے متعلق متعدد تفصیلات دی گئی ہیں بہت سی کیتی سا اور کیفیت کے لحاظ سے فوق الافطرت ہیں۔ قرآن مجید میں محض پانچ بلاوں کا ذکر ہے جو بڑی حد تک قدرتی حوادث کی صرف مبالغہ آمیز شکل ہے۔

باہل میں مذیبوں اور مینڈکوں کے نہایت تیز رفتاری سے اضافہ کا ذکر ہوا ہے۔ اس میں بتایا گیا ہے کہ دریا کا پانی خون میں تبدیل ہو جاتا ہے اور تمام سرزین میں سیلاں آ جاتا ہے۔ قرآن میں بھی خون کا ذکر ہے لیکن بغیر کسی اضافی تفصیلات کے۔ خون کے اس ذکر کے موضوع پر انواع و اقسام کے مفروضے اختراع کرنا ممکن ہے طوفان، جراد، قمل، صفارع اور دم اور دیگر بلاوں جن کا ذکر باہل میں سے (چھرائکھیوں کے پنگھے، پھوڑے پھسیاں، ٹوالہ باری، تاریکی، پہلوٹی کے بچوں اور مویشیوں کا مرنا) ان کے متعدد مأخذات ہیں۔ جیسا کہ طوفان کی حالت میں ہم دیکھے چکے ہیں اور مختلف منابع کی عبارتوں کو باہم ملا کر ان کو تشكیل دی گئی ہے۔

### خروج کارست:

قرآن مجید میں اس کی نشاندہی نہیں کی گئی ہے جب کہ باہل میں اس کو بڑی تفصیل سے بیان کیا گیا ہے (خروج باب ۱۲ باب ۷) قادرے و اوپر پی مانتے نے اس کا تفصیل چائزہ لیا ہے۔ نظر، آغاز غالباً تینس و قینصیر کا علاقہ تھا۔ لیکن بالی راست کے کوئی ایسے نشانات نہیں ملے جو باہل کے بیان کی توثیق کرتے۔ نہ اب یہ بتانا ممکن ہے کہ وہ مقام ٹھیک ٹھیک کہاں تھا جس پانی کے پہنچنے سے حضرت موسیٰ ﷺ اور آپ کے ہر ایوں کے لئے راستہ بنا تھا۔

## پانی کا مجزانہ طور پر پھٹنا:

بعض شارحین نے اس کو غالباً فلکیاتی اسباب کی بنا پر ایک موجذر کا واقعہ خیال کیا اور بعض نے اس کو کسی دور افتادہ مقام پر ہونے والے آتش فشانی کے عمل سے متعلق ایک زبرد سمجھا۔ میں اسرائیل اترتے ہوئے پانی سے فائدہ اٹھائے تھے اور مصری ان کے تعاقب کے جوش میں مدی لر کے سبب بے سکتے تھے لیکن یہ سب کچھ ایک خالص مفروضہ ہے۔

### ۲۔ فرعونوں کی تاریخ میں خروج کا زمانہ و موقع:

زمانے کے لحاظ سے خروج کا واقعہ جس وقت ہوا، اس کے سلسلے میں زیادہ ثابت شہادت تک رسائی ہونا ممکن ہے۔ ایک طویل عرصے تک رمسس دوم کے جاشین مرفتاح کو خروج کے وقت کا فرعون گردانا جاتا رہا۔ اس صدی کے شروع کے ماہر مصریات ماپیرو نے اپنی کتاب رہنمائے عجائب گھر قاہروہ برائے سیاح ۱۹۰۰ء گیبید ڈود ڈمتو ڈرموسے ڈوکیرو نیں لکھا تھا کہ ”غالباً اسکندری روایت کے موجب مرفتاح خروج کے زمانے کا فرعون تھا جس کے پارے میں کما جاتا ہے کہ وہ بھیرہ احر (بھیرہ قلزم) میں ڈوب مرا تھا۔“ میں ان دستاویزات کے حصول میں ناکام رہا جن کی بنیاد پر ماپیرو نے یہ ادعاء کیا تھا لیکن اس شارح کی عظمت و برتری ہم سے متفقی ہے کہ اس کے دعوئی کو زیادہ سے زیادہ اہمیت دیں۔

پی مانتے کے علاوہ بست کم ماہرین مصریات یا باطل کے ماہر مفسرین ایسے ہیں جنہوں نے اس مفروضہ کی موافقت یا مخالفت میں جانے والے دلائل کے سلسلے میں تحقیقات کی ہو۔ لیکن جچھلے چند سالوں میں مختلف مفروضوں کا ایک سیالاب امنڈ آیا ہے جن کا واحد مقصد کتاب مقدس میں بیان کردہ کسی ایک تفصیل پر مبنی شہادت کو حق بجانب ثابت کرنا ہے حالانکہ ان مفروضوں کے خالق کتب مقدسے کے دیگر پہلوؤں سے کوئی تعریض نہیں کرتے۔ اس طرح ممکن ہے کہ یا کیک کوئی ایسا مفروضہ نمودار ہو جائے جو کسی بیان کے ایک پہلو سے مطابقت رکھتا ہو۔ باوجودیکہ اس کے موجود نے کتب مقدسے میں دی ہوئی (اور نتیجہ) باطل میں چیز کردہ دیگر معلومات) جمع تاریخ، اثرات وغیرہ کے ذریعے فراہم شدہ تباہ سے اس کا موازنہ و مقابلہ کرنے کی زحمت نہ کی ہو۔

ایک عجیب ترین مفروضہ جو ابھی تک منظر عام پر آیا ہے وہ ہے وہی مالیکی (۱۹۶۰ء)

کا ہے جنہوں نے خروج کی تاریخ کا پوری طرح تعین دن کی حد تک کر دیا ہے یعنی ۹ اپریل ۱۹۹۵ء قم وہ اپنی معلومات کے لیے کلی طور پر ان حلبات پر بھروسہ کرتے ہیں جو انہوں نے تقویم سے حاصل کی ہیں اور ان کا دعویٰ ہے کہ اس وقت مصر میں تحوّم دوم حکومت کر رہا تھا۔ یعنی وہی خروج کے زمانے کا فرعون ہے۔ اس مفروضہ کی توثیق اس واقعہ سے کی گئی ہے کہ تحوّم دوم کی میں جسم کی کھال پر کچھ داغ دھبے نظر آتے ہیں۔ یہ شارح صاحب (یہ وضاحت کیے بغیر کہ ایسا کیوں ہے؟) ہمیں اطلاع دیتے ہیں کہ وہ برص کے مرض کے سبب سے ہیں اور مصر میں نازل ہونے والی بلاوں میں سے جن کا بائبل میں تذکرہ ہے۔ یہ بلا جسم کے اپر پھوڑے پھنسیوں کی شکل میں آئی تھی۔ اس ترد آمیز اختراع کی بائبل کے بیان میں شامل دیگر حقائق کی طرف کوئی توجہ نہیں ہے۔ خصوصیت سے شر رُمس کا تذکرہ جو بائبل میں ہے اور جو ہر اس مفروضے کو جس میں خروج کے واقعہ کو رُمس کے عمد سے پلے ہتھا گیا ہو مسترد کر دیتا ہے۔

جمال بیک تحوّم دوم کے جسم پر داغ دھبیوں کا تعلق ہے۔ وہ اس نظریہ کی تائید میں نہیں جاتے جو مصر کے اس پادشاہ کو خروج کے وقت کا فرعون ثابت کرتا ہے اس لیے کہ اس کے بیٹے تحوّم سوم اور اس کے پوتے الحنیوف دوم کے جسموں پر بھی جلدی پھوڑوں کے نشانات موجود ہیں۔ لہذا بعض شارحین نے یہ خیال پیش کیا ہے کہ یہ ایک خاندانی مرض تھا۔ بنا بریں تحوّم دوم کا نظریہ قابل قبول نہیں ہے۔

یہ بات واپس روپیں کے نظریے کے لیے صحیح ہے جو انہوں نے کتاب ”بائبل کے لوگ“ (لوہیوپل دے لا بائبل) میں پیش کیا ہے۔ وہ الحنیوف دوم کو خروج کے وقت کا فرعون قرار دیتے ہیں۔ اس کی بنیاد بھی سابقہ نظریہ کے مقابلہ میں کچھ زیادہ مضبوط نہیں معلوم ہوتی۔ یہ غذر پیش کر کے کہ الحنیوف دوم کا باپ (تحوّم سوم) بڑا قوم پرست تھا۔ دائل روپیں، الحنیوف دوم کو بنی اسرائیل کو باندھے رکھنے والا شخص قرار دے دیتے ہیں۔ جب کہ اس کی سویلی میں، مشور ملکہ طیپشت کو وہ کروارہا کر پیش کرتے ہیں جس نے موی یلیک کو اندر واغل کیا تھا (حالانکہ ہماری سمجھ میں اس کی وجہ بھی نہ آئی)۔

قادر دے وہ کا نظریہ کہ یہ شخص رسم دوم تھا کسی قدر مضبوط بنیادوں پر قائم ہے۔ وہ اپنی کتاب ”اسرائیل کی قدیم تاریخ“ (متوار آنسن اسرائیل) میں ان بنیادوں پر اپنے نظریہ کی وضاحت کرتے ہیں۔ اگرچہ ان کا نظریہ باسل کے بیان کے ہر نقطہ کی تائید نہیں کرتا۔ تب بھی کم از کم وہ ایک نیت اہم شادوت کو تو منظر عام پر لاتا ہے۔ رسم دوم اور ہتموں کے شروں کی تعمیر جو رسم کے عمد حکمرانی میں ہوئی تھی اس کا ذکر باسل کے متن میں ملتا ہے۔ اس لیے یہ خیال کرنا ممکن نہیں کہ خروج کا واقعہ رسم دوم کی تخت نشیں سے پہلے ہوا ہو۔ ذریوش اور دیندرس کی توقیت کے مطابق یہ ۱۳۰ ق م کا وقوع ہے اور روشن کے بوجب اس کا سنہ ۱۲۹۰ ق م میں قرار پاتا ہے۔ باقی دو مفروضے جن کا اپر ذکر کیا گیا ہے حسب ذیل ضروری واقعہ کی بناء پر ناقابل قول ہیں۔ رسم دوم ظلم کرنے والا وہ فرعون ہے جس کا حوالہ باسل میں دیا گیا ہے۔

قادر دے وہ کا خیال ہے کہ خروج کا واقعہ رسم دوم کے عمد حکومت کے پہلے نصف حصہ میں یا اس کے وسط میں رونما ہوا۔ اس اعتبار سے اس واقعہ کی تاریخیں غیر معین ہیں۔ وہ یہ زمانہ اس لیے تجویز کرتے ہیں۔ تاکہ حضرت موسیٰ ﷺ اور ان کے ساتھیوں کو کعنان میں آباد ہونے کا موقع نکال لیں اور رسم دوم کے جاثشین فرعون مرفتاح کو جس کے بارے میں کہا گیا ہے کہ اس نے اپنے باپ کے مرنے کے بعد سرحدوں پر امن و امان قائم کیا۔ بنی اسرائیل کو متنق کرنے کے لیے وقت مل جائے جو اس کے دور حکومت کے پانچیں سال کے واقعات میں ریشمی کپڑے کے ایک ٹکڑے پر لکھا ہوا ہلا ہے۔

اس نظریے کے خلاف دو دلائل چیزیں کیے جاسکتے ہیں۔

الف۔ باسل سے ظاہر ہوتا ہے (خروج ۲: ۲۳) کہ مصر کا بادشاہ اس زمانہ میں مر گیا تھا جب حضرت موسیٰ ﷺ مدین میں تھے۔ اس بادشاہ کو کتاب خروج میں وہ ..... بادشاہ بتایا گیا ہے جس نے بنی اسرائیل سے بیگار میں رسم دوم کے شر تعمیر کرائے تھے۔ یہ بادشاہ رسم تھا۔ لہذا خروج کا واقعہ موخر الذکر کے جاثشین کے دور حکمرانی میں ظمورو پذیر ہو سکتا تھا۔ لہذا قادر دے وہ باسل کی کتاب خروج کی آیت ۲: باب ۲ کے ذریعے پرشہ کا انعام کرتے ہیں۔

ب۔ اس سے بھی زیادہ حیران کن بات یہ ہے کہ قادر دے وہ باسل یکل سکول یہ وہ ظلم کے

ڈائریکٹری حیثیت کے باوجود اپنے خروج کے نظریے میں باکل کی ان دو ضروری عبارتوں کا حوالہ نہیں دیتے۔ جو دونوں کی دونوں اس حقیقت کو بیان کرتی ہیں کہ تنی اسرائیل کے فرار کے وقت تعاقب کے دوران یہ بادشاہ مر گیا تھا۔ یہ تفصیل اس امر کو ناممکن پنادیتی ہے کہ خروج کا واقعہ کسی دور حکومت کے ختم ہونے کے علاوہ کسی اور وقت پر رونما ہوا ہو۔

یہ چیز دہرانی پڑے گی کہ اس بات میں بہت کم شبہ کیا جاسکتا ہے کہ اس کے نتیجے میں فرعون کو اپنی زندگی سے ہاتھ دھونے پڑے تھے۔ خروج کے ابواب ۱۲، ۱۳ اس مسئلے سے متعلق قطعاً واضح ہیں۔ ”تب اس نے اپنا رتح تیار کروایا اور اپنی قوم کے لوگوں کو ساتھ لیا..... (خروج ۲۴، ۲۵ اور ۱۳، ۸).....“ اور پانی پلٹ کر آیا اور اس کے رتحوں اور سواروں اور فرعون کے سارے لٹکر کو جو اسرائیلوں کا پچھا کرتا ہوا سمندر میں گیا تھا غرق کر دیا اور ایک بھی ان میں سے باقی نہ چھوٹا۔ ”(خروج ۲۸، ۲۹ اور ۲۹) ان آیات کے علاوہ مناجات ۱۳۶ سے بھی فرعون کی موت کی تصدیق ہوتی ہے اس میں اس بات کا ذکر ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ ہی تھا ”جس نے فرعون اور اس کے لٹکر کو پیشہوں کے سمندر میں غرق کر دیا۔“ (مناجات ۱۳۶، ۱۵) اس طرح حضرت موسیٰ ﷺ کے زمانہ حیات میں ایک فرعون تو اس وقت مراجِب وہ دین میں تھے اور دوسرा خروج کے دوران مرا۔ حضرت موسیٰ ﷺ کے زمانہ میں ایک نہیں بلکہ دو فرعون تھے۔ ایک ظلم و زیادتی کے وقت اور دوسرًا مصر سے خروج کے دوران صرف ایک فرعون (یعنی رمسس دوم) کا نظریہ جو قادر دے دوئے پیش کیا تشفی بخش نہیں ہے۔ کیونکہ اس سے ہر بیات کی توجیہ و تاویل نہیں ہوتی۔ حسب ذیل مشاہدات اس نظریہ کے خلاف مزید دلائل ہیں۔

### 3۔ رَعْمَس دُوم۔ ظُلْم وَ سُتم كرْنے والا فَرْعَوْن:

مرتفعات۔ خروج کے وقت کا فرعون

لی مانتے نے نہایت فرات کے ساتھ اس ابتدائی سکندری روایت کو دہرا یا ہے جس

کا ذکر کامیرو نے کیا ہے۔ یہ اسلامی روایت میں کافی بعد میں ملتی ہے۔ نیز کلائیکل عیسائی روایت میں بھی یہ بہت بعد میں ملتی ہے۔ یہ نظریہ مانتے کی کتاب مصر اور باہبل (الاثریت اے لو متبل) میں ظاہر کیا گیا ہے اور اضافی دلائل کے ساتھ اس کی حملیت کی گئی ہے۔ یہ دلائل بالخصوص اس بیان پر منی ہیں جو قرآن مجید میں دیا گیا ہے اور جس کا مشور ماہر اثیریات کوئی حوالہ نہیں دیتا لیکن ان کا جائزہ لینے سے قبل ہم باہبل سے رجوع کریں گے۔

کتاب الخروج میں لفظ رمُس کا ایک حوالہ ملتا ہے اگرچہ فرعون کے نام کا ذکر نہیں کیا گیا۔ باہبل میں رمُس ان شروں میں سے ایک کا نام بتایا گیا ہے جو پیغمبر کے طور پر بنی اسرائیل نے تعمیر کیے تھے۔ آج ہمیں معلوم ہے کہ یہ شر قبیل و قدر کے علاقہ کا ایک حصہ ہیں جو نسل کے مشقی ڈیٹھی میں ہے۔ اس علاقہ میں جمال رمُس دوم نے اپنا شملی پایہ تخت بنا�ا تھا، اس سے پہلے کی دوسری تعمیرات بھی تھیں۔ لیکن وہ شخص رمُس دوم ہی تھا جس نے اس کو ایک اہم مقام بنا�ا جیسا کہ ان اشیریاتی کھدائیوں سے بخوبی ظاہر ہوا ہے جو گذشتہ چند سالوں میں کی گئی ہیں۔ اس کی تعمیر میں اس نے بنی اسرائیل کو جو غلام بنا لیے گئے تھے مزدوری میں پکڑا۔

آج جب کوئی شخص باہبل میں لفظ رمُس پڑھتا ہے تو اس کو خصوصیت سے کوئی حیرت نہیں ہوتی۔ ایک سو ساٹھ سال کا عرصہ ہو اجب سے شپولین نے ان ثناں کا جائزہ لے کر جو اس لفظ کو ظاہر کرتے تھے، ہیرو ملینی رسم الخط کی کنجی دریافت کی ہے اس وقت سے یہ لفظ ہمارے لیے بہت عام ہو گیا ہے۔ اس لیے آج ہم اس کو پڑھنے اور اس کا تلفظ کرنے کے عادی ہو گئے ہیں اور یہ بھی جان گئے ہیں کہ اس کا مفہوم کیا ہے۔ لیکن یہ بات یاد رکھنے کی ہے کہ ہیرو ملینی رسم الخط کا مفہوم تقریباً تیری صدی قبل مسیح میں کم ہو گیا تھا اور یہ کہ رمُس کا نام سوائے باہبل اور چند اور کتابوں کے جو یونانی اور لاطینی زبانوں میں لکھی گئیں، مشکل سے ہی کہیں اور محفوظ رہ گیا تھا اور ان تحریروں میں بھی اس لفظ کو کم یا زیادہ حد تک بگاز دیا گیا ہے۔ لیکن وجہ ہے کہ ٹائی لش اپنے ”وقائع“ میں ”رمُس“ کا ذکر کرتا ہے لیکن باہبل نے اس نام کو جوں کا توں رکھا ہے۔ اس کا ذکر کہ اسفار خمسہ یا توریت میں چار جگہ ہوا ہے۔

(پیدائش ۷۲۳ء۔ خروج ۱۰۱ اور ۱۰۲ء۔ گنتی ۳۳۴ء اور ۳۴۳ء)

رمض کے لئے عبرانی لفظ بائبل میں دو طرح سے لکھا جاتا ہے۔ رمس یا رامس  
بائبل کے یونانی متن میں جو "ہنرداری ترجمہ" کے نام سے موسوم ہے، یہ "رامسے" ہے۔ لاطینی  
متن (و گلیٹ) میں یہ لفظ "رامسین" لکھا ہوا ہے۔

بائبل کے "کلیمتی" متن میں جو فرانسیسی میں ہے، (اشاعت اول ۱۹۲۱ء) یہ لفظ اسی  
طرح ہے لیکن "رامسین" جس زمانہ میں شامپولین نے اس شعبہ میں کام کیا اس وقت فرانسیسی  
اشاعت ہی رائج تھی۔ اپنی کتاب "تقویم مصریوں کے ہیرودیٹی طرز کے خلاصہ (ہر سی ڈو ستم  
ہیرودیو گلیفک دے آنسیان ایش ۲۷۸ء صفحہ ۲۷۸) میں شامپولین نے اس  
لفظ کے بائبل کے بھروسے کو اختیار کیا۔

اس طرح بائبل نے مجروانہ طور پر رمس کے نام کو اپنے عبرانی، یونانی اور لاطینی  
متومن میں قائم و برقرار رکھا۔

صرف گذشتہ معلومات ہی حسب ذیل باتوں کو قائم رکھنے کے لئے کافی ہیں۔

الف۔ خروج کا کسی رمس کی مصریں تخت نہیں سے تبلی کوئی سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ (یہ  
نام مصر کے اباشہوں کا ہوا ہے)

ب۔ حضرت موسیٰ ﷺ اس فرعون کے دور حکومت میں پیدا ہوئے جس نے رمس اور  
پتھون کے شر قبیر کیے تھے لیکن رمس دوم۔

ج۔ جب حضرت موسیٰ ﷺ میں میں تھے اس وقت حکمران فرمانزدہ (لیکن رمس دوم) مر  
گیا۔ حضرت موسیٰ ﷺ کی سرگذشت کا سلسلہ رمسن دوم کے جاٹھین مرتبتان کے  
دور حکومت میں جاری رہا۔

جو بات اس سے بھی بڑھ کر ہے وہ یہ ہے کہ بائبل میں اور بھی انتہائی اہم معلومات  
ایسی موجود ہیں جو خروج کو فراعنہ کی تاریخ میں مستین کرنے میں مدد و دیتی ہیں۔ یہ وہ بیان ہے کہ  
حضرت موسیٰ ﷺ کی عمر اس وقت اسی سال تھی جب حکمران فرمانزدہ اسی برس اور ہارون تیرا اسی سال کا تھا  
کہ وہ ان کے بھائی بنوں کو رہائی دے۔ "اور موسیٰ ﷺ اسی برس اور ہارون تیرا اسی سال کا تھا  
جب وہ فرعون سے ہم کلام ہوئے۔" (خروج ۷، ۷) لیکن دوسری جگہ بائبل سے ہمیں یہ بھی  
معلوم ہوتا ہے (خروج ۲۳، ۲) کہ حضرت موسیٰ ﷺ کی پیدائش کے وقت کا حکمران فرعون مر

گیا، جب کہ موخر الذکر کا قیام میں تھا۔ اگرچہ بائبل کا بیان حکمران کے نام میں کسی تبدیلی کا ذکر کیے بغیر جاری رہتا ہے۔ بائبل کے یہ دونوں بیانات اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ جب حضرت موسیٰ ﷺ کا قیام مصر میں تھا، اس وقت دونوں فرعونوں کے دور حکومت کے سالوں کی مجموعی تعداد کم از کم اسی رہی ہوگی۔ (۵)

کہا جاتا ہے کہ رمسس دوم نے ۷۶ سال تک حکومت کی۔ (۳۰۱ تا ۲۳۵ ق م)

ڈریوشن اور وینڈر کی توقیت کے بموجب اور ۱۴۹۰ تا ۱۴۲۲ ق م (۲) راؤشن کے مطابق لیکن جہاں تک اس کے جانشین مرفتتاح کا تعلق ہے ماہرین مصریات اس کے دور حکومت کی صحیح تاریخوں کا تینیں نہیں کر سکے۔ تاہم اس کا دور کم از کم دس سال رہا اس لیے جیسا کہ قادر دے وہ بتاتے ہیں، دستاویزات اس کے دور کے دسویں سال کی شہادت پیش کرتی ہیں۔ مرفتتاح کے لیے ڈریوشن اور وینڈر دو امکانات پیش کرتے ہیں یا تو دس سالہ دور ۱۴۲۳ ق م یا میں سالہ دور حکومت ۱۴۰۳ تا ۱۴۲۳ ق م۔ ماہرین مصریات کے پاس کوئی صحیح وضاحتیں ایسی نہیں ہیں جن سے پتہ چل سکے کہ مرفتتاح کا دور حکومت کیے اختتام کو پہنچا۔ زیادہ سے زیادہ جو بات کسی جا سکتی ہے، وہ یہ ہے کہ اس کا خاتمه اس کی موت سے ہوا۔ مصر میں انتہائی داخلی انتشار کا دور رہا جو تقریباً ۲۵ سال چلا۔

اگرچہ ان ادوار پر تاریخ توقیت زیادہ صحیح نہیں ہے، تاہم نئی حکومت کے دوران کوئی اور دور ایسا نہیں ہے جو بائبل کے اس بیان کے مطابق ہو اس میں دو متواتر دور (سوائے رمسس دوم۔ مرفتتاح کے) اسی سال کے برابر یا اس سے بڑھے ہوئے ہوں۔ حضرت موسیٰ ﷺ کی عمر سے تعلق بائبل کی فراہم کردہ معلومات جب انہوں نے اپنے بھائیوں کو آزادی دلائی۔ صرف رمسس دوم اور مرفتتاح (۷) کے متواتر دور حکومت کے دوران کے وقت سے ہی صحیح ہو سکتی ہیں۔ اس حقیقت کے لیے مکمل شہادت ملتی ہے کہ حضرت موسیٰ ﷺ رمسس دوم کے بعد حکومت کے اوائل میں پیدا ہوئے۔ ان کا قیام اس وقت میں تھا جب رمسس دوم اپنے سرٹھ سالہ دور حکومت کے بعد مرا اور انجام کار مرفتتاح کے آگے مصر میں مقیم بنی اسرائیل کے معاملے کے وکیل بنے۔ یہ واقعہ مرفتتاح کے دور حکومت کے دوسرے نصف حصہ میں ہونا ہوا۔ یہ اس مفروضہ کی بنیاد پر ہے کہ اس نے میں سال یا میں سال کے لگ

بھگ حکومت کی۔ راؤشن اس مفروضہ کو قطعاً معقول سمجھتے ہیں۔ اس صورت میں حضرت موسیٰ ﷺ نے مرتفعات کے دور حکومت کے اختتام پر خروج کے موقع پر قیادت کی ہو گی۔ حقیقت اس کے خلاف نہیں ہو سکتی کیونکہ باسل اور قرآن مجید دونوں سے ہمیں یہی اطلاع ملتی ہے کہ فرعون اس وقت مر گیا تھا جب وہ تنی اسرائیل کا تعاقب کر رہا تھا جو ملک چھوڑ کر جا رہے تھے۔<sup>(۸)</sup>

یہ خاکہ اس بیان کے مطابق مکمل طور پر مطابقت رکھتا ہے جو موسیٰ ﷺ کی شیر خوارگی اور اس طریقہ سے متعلق صحائف میں مذکور ہے جس طریقہ سے ان کو فرعون کے گھرانہ میں داخل کیا گیا تھا۔ یہ ایک معلوم حقیقت ہے کہ موت کے وقت رمس دوم بہت بوڑھا ہو چکا تھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس کا سن نوے تاسو سال ہوا ہے۔ اس نظریہ کے مطابق دور حکومت کے آغاز کے وقت اس کی عمر تینیں یا تینیں رہی ہو گی۔ اس لیے اس کا دور حکومت ۷۶ سال رہا۔ یہ عمر ایسی تھی جب وہ شادی کرنے کے قابل تھا اور کسی بات سے اس چیز کی مخالفت نہیں ہوتی کہ فرعون کے گھرانے کے کسی رکن کو حضرت موسیٰ ﷺ ملے تھے (قرآن مجید کے بیان کے مطابق) یا اس واقعہ کی تردید نہیں ہوتی کہ فرعون کی یوں نے اس سے کما کہ ”کیوں نہ ہم اس نوزائدہ بچے کو پال لیں جو ہمیں دریائے نیل کے کنارے پر ملا ہے۔“ باسل کا بیان ہے کہ بچے کو پانے والی فرعون کی بیٹی تھی۔ رمس دوم کی عمر کے پیش نظریہ امرکلی طور پر ممکن ہے کہ اس دور حکومت کے ابتدائی ایام میں اس کے اتنی بڑی لڑکی ہو جس کو وہاں چھوڑا ہوا ایک بچہ مل جائے۔ اس نکتہ پر قرآن اور باسل کے بیانات ایک دوسرے کے متناقض نہیں ہیں۔

جو نظریہ ہے اس پیش کیا گیا ہے، وہ قرآن سے مطلقاً مطابقت رکھتا ہے۔ علاوہ ازیں باسل کے صرف ایک بیان سے متفاوت ہے۔ یہ بیان (جیسا کہ ہم دیکھے چکے ہیں) سلطنت ۱۵۶۱ میں ہے۔ ( واضح رہے کہ یہ کتاب تورست میں شامل نہیں ہے) یہ عبارت نمایت مذازع فی ہے اور قادر دے و عمد نامہ قدم کے اس حصہ میں شامل ان تاریخی معلومات کو مسترد کر دیتے ہیں جو ہیکل سلیمانی کی تعمیر کے تعلق سے خروج کے واقعہ کا تحسین کرتی ہیں۔ اس حقیقت کی بناء پر کہ یہ نظریہ مٹکوں و مشتبہ ہے، یہ بات ناممکن ہو جاتی ہے کہ جس نظریہ کا خاکہ یہاں پیش کیا گیا

ہے اس کے خلاف اس چیز کو ایک حقیقی دلیل بنا کر قائم رکھا جائے۔  
مرفتاح کے دور حکومت کے پانچویں سال سے:

تاریخوں کا تعین کرنے والے سنگی کتبون کا مسئلہ  
 مرفتاح کے دور کے پانچویں سال سے تاریخوں کا تعین کرنے والی مشورہ سل (پتھر)  
 کے وہ تختے جس پر کوئی تحریر کندہ ہوا کے متن کو دیکھ کر نادین خیال کرنے لگے ہیں کہ انہیں  
 اس نظریے کے خلاف جو یہاں پیش کیا گیا ہے ایک اعتراض مل گیا ہے۔ اس نظریے میں بنی  
 اسرائیل کا عاقب اس کے دور حکومت کا آخری کام بتایا گیا ہے۔

یہ تحریر شدہ سل بڑی دلچسپی کی چیز ہے کیونکہ ہیرودیٹیفی میں صرف یہی ایک معلوم  
 دستاویز ہے جس میں لفظ "اسرائیل" (۹) آیا ہے۔ جس کتبہ میں مرفتاح کے دور کے پلے ہے  
 کی تاریخیں درج ہیں وہ یہی کے مقام پر فرعونوں کے ماتم کردہ سے دستیاب ہوئی تھی۔ اس میں  
 ان فتوحات کے ایک سلسلہ کا حوالہ ہے جو اس نے ہمسایہ حکومتوں پر حاصل کی تھی۔ خصوصاً  
 ایک ایسی فتح کا اس دستاویز کے اختتام پر تذکرہ ہے جو ایک برپا شدہ اسرائیل پر جس کا اب تم  
 بھی باقی نہیں رہا....." حاصل کی۔ اس واقعہ سے یہ سمجھ لیا گیا ہے کہ اسرائیل کے اس لفظ کا  
 وجود اس امر پر دلالت کرتا ہے کہ یہودی مرفتاح کے دور کے پانچویں سال تک کنعان میں آباد  
 ہو چکے تھے اور نتیجتہ مصر سے بنی اسرائیل کا خروج بھی پلے ہو چکا تھا۔

یہ اعتراض قائل قول معلوم نہیں ہوتا، اس لیے کہ یہ اس بات پر دلالت کرتا ہے  
 کہ اس تمام عرصہ میں جب یہودی مصریں آباد تھے اس وقت کنعان میں کوئی یہودی آباد نہیں  
 تھا، جو ایک ایسا مفروضہ ہے جس کو مانا نا ممکن ہے۔ لیکن قادر ہے دو اس حقیقت کے باوصاف  
 کہ وہ اس نظریہ کے حاوی ہیں جس سے رسمی دوم خروج کے وقت کا فرعون قرار پاتا ہے۔  
 یہودیوں کے کنعان میں آباد ہونے کے بارے میں جس بذیل ہیان دیتے ہیں (۱۰) "جنوب میں وہ  
 وقت جب وہ فرقے جن کا اتعلق اسرائیلیوں سے قائم کیا جاتا ہے قدیش میں آباد تھے غیر واضح  
 ہے اور خروج سے قبل کے زمانہ کو ظاہر کرتا ہے۔" لہذا وہ اس امکان کو جائز رکھتے ہیں کہ  
 بعض گروہ اس وقت سے پلے ہی سے مصر سے نکل گئے تھے جب حضرت موسیٰ ﷺ اور ان

کے ساتھیوں نے خروج کیا۔ اپنے یا ہمیسر جن کی مطابقت بعض اوقات اسرائیلیوں سے کی جاتی ہے۔ رسمی دوم اور خروج سے بہت پہلے سے شای و فلسطینی علاقہ میں رہ رہے تھے۔ ہمارے پاس دستاویزی ثبوت موجود ہے جس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسٹینیوس دوم ۳۶۰ قیدی بیگار میں کام کرنے کے لیے مصر لے کر آیا تھا۔ مزید لوگ سیتی اول کے زمانے میں کنعان میں موجود تھے جہاں انہوں نے بیت شیم کے علاقہ میں گڑپور کی تھی۔ پی ماننے اپنی کتاب مصر اور بابل (ایزیت اے لائل) میں اس بات کی یاد بھالی کرتے ہیں۔ اس لئے یہ امر عین ممکن ہے کہ مرفتاح ان شوریہ پشت عناصر سے جو اس کی سرحدوں پر گڑپور کر رہے تھے تختی سے نہنچے پر مجبور ہوا ہو۔ جب کہ انہوں نی طور پر وہ لوگ تھے جو حضرت موسیٰ ﷺ کے گرد مصر سے فرار ہونے کے لیے مجتمع ہو رہے تھے۔ کتبہ کی سل کا وجود جس میں مرفتاح کے دور کے پانچویں سال سے تاریخیں دی گئی ہیں کسی طرح بھی موجودہ نظریہ سے انحراف کرنے نہیں دستا۔ (۱۱)

علاوہ اذیں یہ حقیقت کہ لفظ اسرائیل یہودی قوم کی تاریخ میں استعمال ہوا ہے۔ اس تصور سے کلیتاً غیر متعلق ہے کہ حضرت موسیٰ ﷺ آپ کے متعین کنعان میں مقیم تھے اس کامبداہ حسب ذیل ہے:

کتاب پیدائش (۲۹، ۴۲) کے مطابق اسرائیل حضرت یعقوب ﷺ بن حضرت اسحاق ﷺ و نبیرہ حضرت ابراہیم ﷺ کا دوسرا نام ہے۔ بابل عہد نامہ قدیم کے عالمگیر ترجمہ کے شار میں (تراؤ کیاں ایکو منک دے لائل آسیاں یتیمال ۱۹۷۵ء) کا خیال ہے کہ اس کے سبق غالباً یہ ہیں کہ ”خدا خود کو اپنی عظمت اور قوت میں ظاہر کرتا ہے۔“ چونکہ یہ نام ایک فرد واحد کو دیا گیا ہے لذا یہ امر تعجب خیز نہیں ہے کہ بعد میں ایک متاز مورث اعلیٰ کی یاد میں ایک قوم یا لوگوں کی ایک جماعت کو بھی یہ نام دے دیا گیا ہو۔

اس لئے حضرت موسیٰ ﷺ سے بہت پہلے یہ نام مشور و معروف تھا۔ زیادہ صحت کو کام میں لایا جائے تو کہا جاسکتا ہے کہ کئی سو سال پہلے اس کی شریت تھی۔ لذا یہ کوئی عجیب بات نہیں ہے کہ مرفتاح کے دور حکومت کے ایک علیٰ کتبہ پر یہ دکھائی دیتا ہے۔ یہ واقعہ کہ اس کا اظہار اس وقت سے ہوتا ہے قطعاً اس نظریہ کی حمایت نہیں کرتا، جس کے مطابق خروج مرفتاح کے دور حکومت کے پانچویں سال سے پہلے ہو گیا تھا۔ (۱۲)

جو بات اس سے ظاہر ہوتی ہے وہ اس قدر ہے کہ یہ ایک ایسے گروہ کا جواہ رہتا ہے جس کو یہ اسرائیل کے نام سے موسوم کرتا ہے۔ لیکن مرفتاح کا سنگی کتبہ کسی سیاسی طور پر مسحکم و تحسین جماعت کو ظاہر نہیں کر سکتا کیونکہ یہ کتبہ ۱۳ دیسی صدی قبل مسح کے اختتام کی تاریخوں سے متعلق ہے اور اسرائیل کی حکومت دسویں صدی قبل مسح تک قائم نہیں ہوئی تھی۔ لہذا یہ اختیائی واجبی تعداد کی ایک انسانی جماعت (۱۳) کو ظاہر کرتا ہے۔

اس وقت ہمیں علم ہے کہ اسرائیل کے تاریخی میدان میں آنے سے قبل اس کا آٹھ یا نو صدیوں کا ایک طویل تغیری دور ہے۔ یہ دور بہت سے شم و حشی قبائل کی آبادی سے نیز و ممتاز کیا جا سکتا ہے جن میں بالخصوص اموری اور آرامی قبائل تمام علاقہ پر پھیلے ہوئے تھے۔ اسی دور میں پیر کبیر اور بزرگ خاندان حضرات کا اپنے قبائل میں ظہور ہونا شروع ہو گیا تھا جن میں حضرت ابراہیم ﷺ، حضرت اسحاق ﷺ اور حضرت یعقوب معروف بہ اسرائیل ﷺ کو شمار کیا جا سکتا ہے۔ آخری بزرگ خاندان کا دوسرا نام ابتدائی قبیلہ کے شخص کے لیے استعمال کیا گیا جو آئندہ زمانہ کی ایک سیاسی انفرادیت کا مرکز و محور ہنا اور جو مرفتاح کے دور حکومت کے بہت بعد میں ظہور پذیر ہوا اس لیے کہ اسرائیل کی حکومت ۹۳۰ یا ۹۳۱ میں ۷۲۱ ق م تک رہی۔ (۱۴)

#### 4۔ خروج کے دوران فرعون کی موت کا ذکر مقدس صحائف میں:

یہ واقعہ جو باابل میں اور قرآن کے بیانات میں شامل ہے اختیائی اہمیت کا حامل ہے۔ ان متون میں یہ صاف طور پر بیان ہوا ہے۔ باابل میں اس کا تذکرہ نہ صرف اسغار خس یا تورہت میں ہے بلکہ مناجاتوں میں بھی ہے۔ چنانچہ اس کے حوالجات پیش کیے جا چکے ہیں۔

یہ بات نہایت عجیب و غریب ہے کہ عیسائی شارحین نے اس کو کلی طور پر نظر انداز کر دیا ہے۔ چنانچہ قادر دے دو یہ نظریہ پیش کرتے ہیں کہ مصر سے خروج کا واقعہ رمس دوم کے بعد حکومت کے پہلے نصف یا وسط میں رونما ہوا۔ ان کے نظریے کے مطابق اس حقیقت کو قطعاً مخطوط نہیں رکھا گیا ہے کہ خروج کے دوران فرعون کی موت واقع ہو گئی تھی؛ حالانکہ یہ ایک ایسی حقیقت ہے جس سے ہر نظریہ کے بوجب یہ واقعہ ایک دور حکومت کے اختتام پر

ہوتا چاہیے۔ اپنی کتاب "اسرائیل کی قسم تاریخ" (استوار الیان درائیل) میں باتبليکل سکول یروھلم کے صدر اس تضاد و تناقض سے قطعاً کوئی پرشانی محسوس کرتے دکھائی نہیں دیتے جو ان کے اپنے قائم کردہ نظریہ اور باسل کی دو کتابوں یعنی توریت اور مناجات میں شامل معلومات کے درمیان رونما ہو رہا ہے۔

پی مانتے اپنی کتاب "مصر اور باسل" (الاثیت اے لائیل) میں خروج کے واقعہ کو مرتفع کے دور حکومت میں جاتے ہیں لیکن فرعون کی موت کا کوئی ذکر نہیں کرتے جو فرار ہونے والی عربانی قوم کا تعاقب کرنے والی فوج کا سر غرض تھا۔

یہ انتہائی حریت خیز طرز عمل یہودیوں کے نظریہ سے تناقض ہے مناجات ۱۳۶، آیت ۱۵ میں خداوند کا شکر ادا کیا گیا ہے جس نے "فرعون اور اس کے لشکر کو بیٹھے کے سندر میں غرق کر دیا۔" اور یہ آیت اکثر ان کی عبادتوں کے دوران پڑھی جاتی ہے۔ وہ اس آیت اور خروج (۱۳، ۲۸-۲۹) کی عبارت کے درمیان مطابقت کو جانتے ہیں۔

"اور پانی پلٹ کر آیا اور اس نے رمحوں اور سواروں اور فرعون کے سارے لشکر کو جیساں یہودیوں کا چھپا کرتا ہوا سندر میں گیا تھا غرق کر دیا اور ایک بھی ان میں سے باقی نہ چھوٹا۔"

ان کے لئے اس بات میں شبہ کا قطعاً کوئی پرتو نہیں ہے۔ "کہ فرعون اور اس کی فوج کے دستے سب صاف ہو گئے تھے۔" یعنی متون عیسائیوں کی بابلوں میں بھی موجود ہیں۔

عیسائی شارحین بالکل دیدہ و دانستہ طور پر اور تمام شہادت کے برخلاف فرعون کی موت کو نظر انداز کر دیتے ہیں لیکن اس سے بھی زیادہ جو بات ہے وہ یہ کہ ان میں سے بعض حضرات اس حالہ کا جو قرآن میں دیا گیا ہے ذکر کرتے ہیں اور اپنے قارئین کی اس محاذ میں ہمت افزائی کرتے ہیں کہ وہ عجیب طریقہ پر مقابلہ کریں۔ باسل کے ترجمہ میں جو باتبليکل سکول یروھلم (۱۵) کے ایما سے کیا گیا، یہیں فرعون پر قادر کو رویہ کی حسب ذیل تعریف ملتی ہے: "قرآن اس چیز (فرعون کی موت) کا ذکر کرتا ہے (سورۃ ۱۰ آیات ۹۰ - ۹۲) اور عام روایت یہ ہے کہ جو فرعون اپنے لشکر کے ساتھ ذوب گیا تھا۔" یہ ایک ایسا واقعہ ہے جو مقدس صحیفہ میں مذکور نہیں ہے (۲۱) وہ سندر کے نیچے رہتا ہے اور سندری حقوق یعنی سیل چھیلوں

کے اوپر حکومت کرتا ہے۔"

یہ بات بالکل واضح ہے کہ جس قاری کو قرآن کی کوئی واقفیت نہیں ہے، وہ اس کے ایک بیان کے درمیان تعلق پیدا کرنے پر مجبور ہو جاتا ہے جو شارح کے نقطہ نظر سے باطل کے متن اور اس بیوودہ داستان کی تحقیق کرتا ہے جو ایک الگی نام نہاد مشہور روایت سے آئی ہے جس کا قرآن کے حوالے کے بعد تشریع کے اندر رکھ کر ہے۔

اس موضوع پر قرآن کے اندر جو بیان دیا گیا ہے اس کا اس بیان کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے جو شارح صاحب تجویز کر رہے ہیں۔ سورت ۱۰ کی آیات ۹۰ ۹۲ سے ہمیں پتہ چلتا ہے کہ نبی اسرائیل نے سندر کو پار کر لیا اور اس کے لئکر ان کا تناقاب کر رہے تھے اس وقت جب فرعون غرق ہونے کو ہوا تو وہ چلایا۔

**قَالَ أَمْتَثُ اللَّهُ إِلَّا الَّذِي أَمْتَثُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ۝**

"میں اس بات پر ایمان لایا کہ خداوند حقیقی اس کے سوا کوئی نہیں جس پر نبی اسرائیل ایمان لائے اور میں بھی سراط افت جھکا دینے والوں میں سے ہوں۔"

خداؤند کرم نے جواب دیا۔

**أَلَّا وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ وَكُنْتَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ۝ فَإِنَّمَا تَنْهِيَكَ بِمَنِعِكَ  
لَتَكُونَ لِمَنْ خَلَقْتَ أَيْةً ۝ وَإِنْ كَثُرَا مِنَ النَّاسِ عَنِ ابْيَالَ الْغَافِلُونَ ۝**

"اب ایمان لاتا ہے حالانکہ اس سے پہلے تک تو نافرمانی کرتا رہا اور فساو کرنے والوں میں سے تھا۔ اب تو ہم صرف تمی لاش ہی کو بچائیں گے تاکہ تو بعد کی نسلوں کے لئے نشان مجرت بنے اگرچہ بت سے انسان ایسے ہیں جو ہماری نشانیوں سے غفلت برتے ہیں۔"

یہ وہ گل بیان ہے جو فرعون کی موت کے بارے میں قرآن میں دیا گیا ہے اس تو ہم کا کوئی سوال نہ اس جگہ ہے اور نہ کہیں اور جو باطل کے شارح صاحب نے درج فرمایا ہے۔ قرآن کے متن میں صاف طور پر حقیقی اس قدر بیان کیا گیا ہے کہ فرعون کا جسم بچالیا جائے گا اور یہ اس اطلاع کا اہم جزو ہے۔

جب نبی کرم ﷺ نے قرآن کو لوگوں تک پہنچایا اس وقت ان تمام فرعونوں کے جن

کا آج تعلق (صحیح یا غلط) خروج سے بتایا جاتا ہے وہ تبصیہ کے گورستان میں اپنے اپنے مقبروں میں تھے جو القصر کے لحاظ سے دریائے نیل کے دوسری طرف واقع ہے۔ لذماں وقت اس حقیقت کا مظلقاً کسی کو کوئی علم نہیں تھا اور کہیں انسیوں صدی کے اختام پر جا کر وہ دریافت ہوئے۔ جیسا کہ قرآن میں بیان ہوا ہے حقیقتاً خروج کے فرعون کی خواہ وہ کوئی تھالاش بچالی گئی۔ سیاح اس کو مصری عجائب گھر قاہرہ کے شاہی می خانہ میں ملاحظہ کر سکتے ہیں۔ لذماً حقیقت اس معنک و ممکن داستان سے بالکل مختلف ہے جو قادر کو رویہ نے قرآن سے منسوب کی ہے۔

## 5۔ فرعون مرتفعات کی می:

مرتفعات کا جو رسم دوم کا بیٹا اور خروج کے زمانہ کا فرعون تھا۔ جملہ شواہد اس کی حمایت میں ہیں۔ می شدہ جسم ۱۸۹۸ء میں تبصیہ کے مقام پر شاہوں کی وادی میں اوریت نے دریافت کی تھی۔ وہاں سے اس کو قاہرہ منتقل کر دیا گیا۔ ایلیٹ اسٹمپ نے ۸ جولائی ۱۹۰۷ء کو اس کے جسم سے ٹلافوں کو اٹارا۔ اس نے اس عمل کا تفصیلی تذکرہ اور جسم کے جائزے کا حال اپنی کتاب شاہی میاں (۱۹۱۲ء) میں درج کیا ہے اس وقت یہ می محفوظ رکھنے کے لیے تسلی بخش حالت میں تھی۔ باوجود یہ اس کے کئی حصے شکست ہو گئے تھے۔ اس وقت سے یہ می قاہرہ کے عجائب گھر میں سیاحوں کے لیے می ہوتی ہے۔ اس کا سر اور گردن سکھے ہوئے ہیں اور باقی جسم کو ایک کپڑے میں چھپا رکھا ہے۔ حقیقتاً اس کو اس خوبی سے چھپا گیا ہے کہ اب سے بہت کم عرصہ پہلے تک می کے عام فوٹو گراف جو عجائب گھر میں تھے وہ وہی تھے جو ۱۹۱۲ء میں اسی اسٹمپ نے لے چکے تھے۔

جون ۱۹۷۶ء میں مصر کے مقدار حضرات نے بڑی مریانی سے مجھے فرعون کے جسم کے ان حصوں کا جائزہ لینے کی اجازت دے دی جو اس وقت تک ڈھکے ہوئے تھے انہوں نے مجھے فوٹو لینے کی بھی اجازت مرمت فرمائی۔ جب می کی موجودہ حالت کا موازنہ اس کیفیت سے کیا گیا جو سانچہ سال سے زیادہ عرصہ پہلے تھی تو یہ بات بڑی حد تک واضح ہو گئی کہ وہ بہت بوسیدہ ہو چکی تھی اور اس کے کچھ حصے غائب ہو چکے تھے۔ می شدہ نسخہ بڑی بری طرح سے متاثر ہوئی

تمیں۔ یہ کیفیت بعض جگہ انسان کے ہاتھوں ہوئی تھی اور دوسرا جگہ ابتداء زمانے سے۔ اس قدر تی خلکی کی جو اس کی دریافت کے بعد انیسوں صدی کے اقتام سے اس میں ہوئی وضاحت اس کے محفوظ رکھنے کی حالتوں کی تبدیلی کی روشنی میں کی جاسکتی ہے۔ اس کی دریافت تبصیہ کے گورستان کے مقبرہ میں ہوئی تھی، جمال یہ ممی ۳ ہزار سال سے زیادہ مدت کی رکھی ہوئی تھی۔ اس وقت یہ ممی ایک سادہ سے شیشے کے کیس میں بھی ہوئی ہے۔ جس میں باہر کے اثرات سے محفوظ ہوا بستہ ماحول نہیں پیدا کیا گیا تھا۔ نہ ہی نخے نخے جانداروں کی آلوگی سے اس کی کوئی حفاظت کی گئی تھی۔ ممی درجہ حرارت کے اتار چڑھاؤ اور موسمی اعتبار سے ہوا کی نبی میں تبدیلی کی زدیں بھی رہی۔ غرض یہ ان حالات سے بست دور رہی جنہوں نے تقریباً تین ہزار سال تک اس کو کسی نوع کی فرسودگی سے محفوظ رکھا۔ اس کے لیے وہ حفاظت بھی نہ رہی ہو جو غلافوں میں لپٹنے کی بنا پر تھی۔ نہ مقبرہ کے بند ماحول میں رہنے کا فائدہ رہا جمال کا درجہ حرارت زیادہ یکساں تھا۔ اور جمال سال کے بعض حصوں میں قابوہ کے مقابلہ میں نبی کم رہتی تھی۔ بے شک جب یہ ممی گورستان میں تھی اس وقت اس کو لیروں کا (غالباً بستہ ہی ابتدائی زمانہ سے) خطرہ تھا۔ نیز کترنے والے جانوروں کا بھی سامنا تھا اور ان چیزوں نے اس کو کچھ نقصان پہنچایا بھی اس کے باوجود (ایسا معلوم ہوا ہے کہ) آج کل کی بہ نسبت زمانے کے سردو گرم مقابلہ کرنے کے لیے حالات کہیں زیادہ ساز گا رہتے۔

میرے مشورے سے اس ممی کی جون ۱۹۷۵ء میں جانچ پر ٹکل کے دوران خصوصی تحقیقات عمل میں لائی گئیں۔ ایک اعلیٰ درجے کی شعاعی مصوری کے ذریعے ڈاکٹر ایل میٹھی اور رامس نے مطالعہ کیا اور ڈاکٹر مصطفیٰ میالوی نے صدری جدار کے ایک رختہ سے سینہ کے اندر رونی حصہ کا جائزہ لیا۔ علاوہ ازیں جوف شکم پر تحقیقات کی گئیں۔ اندر رونی جائزہ کی یہ پہلی مثال تھی جو کسی می کے سلطے میں ہوا۔ اس ترتیب سے ہم جسم کی اندر کی بعض اہم تفصیلات کو معلوم کر سکے اور ان کی تصویر لے سکے۔ پروفیسر سیکالدی نے ایک عمومی تو عیت کا طبی قانونی مطالعہ کیا۔ جوان چند نخے نخے اجزاء کے خود بینی مشاہدہ کے بعد مکمل ہو گا جو می کے جسم سے خود بخود جدا ہو گئے ہیں۔ یہ مشاہدہ پروفیسر گنو اور ڈاکٹر دور گیون کریں گے لیکن مجھے افسوس سے کہتا پڑتا ہے کہ اس کتاب کے طبع ہونے کے وقت تک (۱۷) مختتم طور پر اکشافات و

اعلانات نہیں ہو سکتے۔

اس مشاہدہ سے جو کچھ پہلے ہی اخذ کیا جا سکتا ہے۔ وہ چوڑے چوڑے رخنوں کے ساتھ ہڈیوں کے متعدد صدموں کی دریافت ہے جن میں سے بعض مملک مثبت ہوئے ہوں گے۔ حالانکہ ابھی تک اس بات کا پتہ چلانا ممکن نہیں ہے کہ ان میں سے بعض فرعون کی موت کے پہلے ہوئے یا بعد میں۔ غالب گمان ہے کہ اس کی موت یا تو ڈوبنے سے ہوئی جیسا کہ صحیحہ کے پیانات سے پتہ چلتا ہے یا ڈوبنے سے قبل کے سخت صدموں یا بیک وقت دونوں سے۔

ان صدفات کے اس فرسودگی کے ساتھ تعلق نے جس کے مأخذات کا اوپر حوالہ دیا جا چکا ہے۔ فرعون کی ممی کے صحیح طور پر حفظ رکھنے کو ایک مسئلہ بنادیا ہے جب تک کہ بہت جلد حقائقی اور سخت ذرائع اختیار نہ کیے جائیں۔ ان ذرائع سے یہ یقین دہانی ہوئی چاہیے کہ خروج کے زمانہ کے فرعون کی موت اور خدا کی مرضی کے مطابق اس کے جسم کے بچتے کی واضح شہادت امتداد زمانہ کے ساتھ ختم نہیں ہو جاتی۔

ہمیشہ سے انسان کا دل پسند مشغله رہا ہے کہ وہ اپنی تاریخ کے آثار کو باقی رکھے لیکن یہاں ہمارے لیے ایک ایسی بات پیدا ہو گئی ہے جو اس سے بھی کچھ بڑھی ہوئی ہے۔ یہ اس شخص کے می شدہ جسم کی بادی طور پر موجودگی ہے جو حضرت موسیٰ ﷺ سے واقفیت رکھتا تھا جس نے ان کے دلائل کو روکیا، جو اس وقت جب انہوں نے خروج کیا ان کے تعاقب میں گیا اور جس نے اس عمل میں اپنی جان سے ہاتھ دھوئے۔ اس کا دنیاوی وجود خدا کی مرضی سے تباہ ہونے سے بچایا گیا تاکہ وہ لوگوں کے لیے نشان عبرت بنے جیسا کہ قرآن کریم میں تحریر ہے۔

(۱۸)

جو لوگ صحف مقدس کی صداقت کے لیے جدید معلومات میں ثبوت تلاش کرتے ہیں، وہ مصری عجائب گھر، قاہرہ کے شاہی می خانہ کا معائنہ کر کے فرعون کے جسم سے متعلق آیات قرآنی کی ایک شاندار مثال کا مشاہدہ کر سکتے ہیں۔

## حوالی

۱۔ یہ وہ سایی قبائل تھے جو عرصہ سے فلسطین، شام، کوہ سینا اور شمالی مغربی ریگستان میں آباد تھے۔ ان کا پیشہ گله بانی تھا۔ اسی لیے وہ تاریخ میں یہکوس یعنی گذریے مشهور ہوئے۔ انہوں نے مصر پر اس وقت سے حملے شروع کر دیئے تھے جب وہاں گیارہوں خاندان اپنا دور حکمرانی ختم کر رہا تھا لیکن بارہوں خاندان نے یہکوس کے حملوں کو پسپا کیے رکھلے۔ پھر جب بارہوں خاندان ۱۸۹۸ق میں اپنی بساط حکومت پہنچنے پر مجبور ہو گیا تو ملک کی چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں بٹ گیا۔ تیرہوں اور چودہویں خاندانوں کی حکومت ان ہی ریاستوں میں سے دو پر تھی۔ اس کمزوری سے فائدہ اٹھا کر یہکوس نے پھر شدت سے حملہ کیا اور ۱۸۵۰ق م کے قریب وہ مصر کے شمال ڈیلیٹ پر قبضہ جانے میں کامیاب ہو گئے اور ان کی ایک جدا گاند حکومت قائم ہو گئی، جو غیر ملکی حکومت سمجھی جاتی رہی۔ اسی کو پندرہوں خاندان کما جاتا ہے اس کا دور حکمرانی ۱۸۵۸ق م سے ۱۹۲۸ق م تک رہا۔ ہمارے نزدیک اسی خاندان کے زمانے میں حضرت یوسف ﷺ اور ان کے بھائی مصر میں آکر مقیم ہوئے اور اس طرح ان کی آمد اخبار ہوئیں صدی ق م کے بالکل اوائل میں ہوتی تھی کہ سترہویں صدی قبل مسح میں

(مترجم)

۲۔ حضرت ابراہیم ﷺ کا زمانہ مختین کے نزدیک ۲۱۰۰ اور ۲۰۰۰ق م کے درمیان کا ہے لیکن چونکہ عدم نامہ قدم کے مطابق ان کی عمر ۷۵ء اسال ہوتی اس لیے ممکن ہے انہوں نے انیسویں ق م کے شروع میں رحلت کی ہو۔ (مترجم)

۳۔ ہم اس موضوع کی جانب بعد میں مراجعت کریں گے جب قادر وے وہ کی مدد سے ہم ا۔ سلطانیں میں اس کا تفصیلی جائزہ لیں گے۔

۴۔ شائع کردہ ویلاشا اور نسلتے نیوف شائل ۱۹۵۹ء

۵۔ مصنف موصوف نے کچھ تک کر کے ۸۰ کی تعداد کو پورا کرنے کی کوشش کی ہے، حالانکہ اس میں بھی پوری کامیابی نہیں ہوتی۔ جب رمس کے دور حکومت کے ۷۷ سال میں مرفتاح کے دور کے دس سال جمع کیے جاتے ہیں تو کل مت ۷۷ سال ہوتی ہے، پھر وہ بھی

اس صورت میں جب پورے پورے دور حکومت شامل کیے جائیں۔ لیکن جب کہا جاتا ہے کہ موئی ملکہ رمسس دوم کے دور حکومت میں پیدا ہوئے تو اس سے یہ سمجھنا پڑے گا کہ اس کو حکومت کرتے ہوئے کچھ عرصہ گزر چاہا۔ نیز دوسرے فرعون سے ہم کلامی خروج کے واقع کو کچھ پہلے مانی پڑے گی۔ اس طرح کل مدت زیادہ سے زیادہ ۷۰ سال ہو سکے گی۔ ۸۰ سال کا حساب کسی طرح صحیح نہیں بیٹھتا۔ ہمارے نزدیک تو فرعون سے ملاقات کے وقت حضرت موئی ملکہ کی عمر ۳۰ اور ۵۰ سال کے درمیان تھی کیونکہ جب وہ مصر سے نکل کر میں گئے۔ اس وقت نوجوان تھے۔ وہاں پندرہ بیس سال سے زیادہ قیام نہیں رہا۔ اسی صورت میں ۸۰ سال کا سن کسی طرح نہیں ہو سکتا (متترجم)

۔۶

موخر الذکر شین ہی صحیح ہیں۔ اس لیے کہ اکثر ماہرین مصریات اور سورخین نے ان ہی کو اختیار کیا ہے اور ان ہی کے مطابق فراعنہ مصر کے واقعات کا سلسہ مرتب کیا ہے (متترجم) اس دور کی مدت جو سیتی اول اور رمسس دوم کے عہد حکومت پر مشتمل ہے قریب قریب اسی سال تھائی جاتی ہے لیکن یہ خارج از بحث ہے۔ سیتی اول کے عہد حکومت کا جو اس مقصد کے لیے نہایت مختصر ہے، میں کے اس طویل قیام کے ساتھ معاملہ نہیں بنتا جو حضرت موئی ملکہ نے اپنے سن بلوغت کے دوران کیا اور جوان دو فرعونوں میں سے جن سے ان کی واقفیت تھی پہلے فرعون کے زمانے میں رہا۔

۔۷

لائق مصنف نے اس موضوع سے متعلق نہایت مدلل طریقہ سے بحث کی ہے لیکن بعض وجوہ کی بناء پر اس نظریہ کو قبول کرنا ممکن نہیں ہے۔ جدید تحقیقات کی بنیاد پر یہ بات دریافت ہوئی ہے کہ مرفتتاح کے دور میں بنی اسرائیل فلسطین میں مقیم تھے۔ انہوں نے اس کے خلاف بغاوت کی جس کو اس نے دوا دیا۔ اس چیز کا ذکر مصنف موصوف نے بھی کیا ہے لیکن وہ اس کو روکے بغیر دوسرے دلائل پیش کرنے کی طرف باکل ہو گئے۔ پھر اگر خروج کا واقعہ مرفتتاح کے دور حکومت کے اختتام پر (۱۲۵ ق م یا ۱۴۰۳ ق م میں) ہوا اور اس کے پچاس سال بعد بنی اسرائیل فلسطین میں داخل ہوئے تو ان کی فلسطین میں آمد سے حضرت داؤد ملکہ کے دور حکومت کے آغاز تک زیادہ سے زیادہ ڈیڑھ سو سال کی مدت ہوتی ہے جو نہایت قیل ہے۔ واقعات سے پہلے چلتا ہے کہ یہ مدت کئی سو سال تھی۔ لذا نبی

اسرائیل کا مصر سے خروج مرتفعات کے دور حکومت سے بہت پہلے ہو چکا تھا۔ خروج کے زمانہ کا تعین کرنے کے لیے ضروری ہے کہ حضرت ابراہیم ﷺ کے زمانے سے واقعات کا جائزہ لیا جائے۔

حضرت ابراہیم ﷺ سلطنت اور کے تیرے شاہی خاندان کے پہلے فرمازوا ارنمیا نمرود کے زمانہ میں تھے جو تقریباً ۲۱۱۲ ق میں موجود تھا۔ مصر میں وہ بارہویں خاندان کے دور حکومت میں پہنچے۔ یہ زمانہ ۲۱۱۱ ق م سے ۱۸۹۸ ق م تک پہنچا ہوا ہے۔ لہذا اگر ہم حضرت ابراہیم خلیل اللہ کی بعثت کا زمانہ ۲۱۰۰ اور ۲۰۰۰ ق م کے درمیان سمجھ لیں تو حضرت یوسف کے بھائیوں کی مصر میں آمد ۱۸۰۰ ق م کے قریب قرار پاتی ہے۔ اگر خروج کا واقعہ ان کے مصر میں داخلہ کے ۲۳۰ سال بعد ہوا تو ان کی آمد ۱۸۱۰ ق م میں ہوئی اور اگر ۲۳۰ سال بعد ہوا تو ان کے مصر میں داخلہ کا ستمہ ۱۸۷۰ ق م کو قرار دینا پڑے گا۔ اس کے لیے قوی شادت موجود ہے کہ خروج کا واقعہ ۱۳۸۰ ق نم میں ہوا۔ اس وقت مصر میں انہار ہویں خاندان کا فرمازوا آسمبوط سوم بر سر اقتدار تھا۔ اس کا دور حکومت ۱۳۷۰ ق م سے ۱۳۸۱ ق م تک محدود ہے۔ خیال ہے کہ اسی کے زمانہ میں حضرت موسیٰ ﷺ ایک قبیلی کو مارنے کے بعد مصر سے نکلے تھے اور میں تشریف لے گئے تھے۔ کئی سال وہاں قیام فرمانے کے بعد مع اپنی الہیہ حضرت صفوہ کے لوتے تو منصب نبوت سے سرفراز ہوئے۔ پھر اللہ تعالیٰ کے حکم سے مصر میں واپس آگر فرعون پر تبلیغ کی۔ اور بنی اسرائیل کے مصر سے نکل جانے کے لیے اجازت چاہی۔ جب وہ کسی طرح تیار نہ ہوا تو اللہ تعالیٰ کے حکم سے ۱۳۸۱ ق م میں بنی اسرائیل کو لے کر مصر سے روانہ ہوئے فرعون نے پیچھا کیا اور پھر وہ اور اس کا لشکر سندھ میں ڈوب گیا۔ اس وقت اس کا لڑکا آسمبوط چارم صرف یے سال کا تھا۔ اس لیے ملکہ طالی عمران کی حیثیت سے حکومت کرنے لگی۔ چھ سال بعد ۱۳۷۵ ق م میں آسمبوط چارم نے انتظام اپنے ہاتھ میں لے لیا اور اختلطون کے لقب سے ۷۰ سال تک حکومت کرتا رہا اور آخر کار ۱۳۵۸ ق م میں مر گیا۔ اپنی والدہ ملکہ طالی یا حضرت آسمیہ کی تعلیم و تربیت کے سبب وہ مصر کا موحد بادشاہ ہوا جس نے سب دیوتاؤں کی سخت بند کراکے خدا کے واحد کی عبادت کا حکم دیا۔ اسی وجہ سے پروہت اور پچاری اس کے خلاف ہو گئے۔ لیکن اس نے کسی کی مخالفت

- کی پروانہ کی اور آخر وقت تک اپنے ملک پر قائم رہا۔ واللہ اعلم بالصواب (ترجمہ)۔ ۹۔
- یہ لفظ ایک نسلی شخص کے اطمینان کے لیے آیا ہے جس کے بعد اس حقیقت کو تسلیم کرنے میں کوئی شہ نہیں رہتا کہ یہ اصطلاح ایک "انسانی جماعت یا گروہ" کو ظاہر کرتی ہے۔ ۱۰۔
- اپنی کتاب "اسرائیل کی قدمیں تاریخ" استوار آنسیان و زائل میں۔ ۱۱۔
- یہ سب باتیں قیامت کی بنیاد پر کی گئی ہیں۔ ان کے لیے کوئی تاریخی شواہد قیش نہیں کیے گئے جائے اس کے کہ اسرائیل کے چند گروہ خروج سے پہلے مصر سے نکل کر فلسطین میں جا بے ہوں گے اور انہوں نے ہی بناوت کی ہوگی۔ جس کو مرتفع نے دیا ہو گا۔ یہ بات کیوں نہ مان لی جائے کہ خروج کا واقعہ ہی مرتفع سے ہت پہلے ہو چکا ہو گا اور ہمیں اسرائیل کے کسی سرحدی قبیلہ نے مرتفع کے زمانہ میں بناوت کی ہوگی جس کو اس نے دیا دیا۔ ۱۲۔
- جب یہ بات مان لی گئی کہ حضرت یعقوب ﷺ کی اولاد ہمیں اسرائیل کہلانی اور وہ سب حضرت یوسف ﷺ کی وجہ سے اخبار ہوئیں صدی قم کے شروع میں مصر میں آئی تھی تو اس کا کسی بعد کے زمانہ میں فلسطین میں آباد ہونا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ خروج کا واقعہ ہو چکا تھا۔ ۱۳۔
- اسرائیل کا نام (جو علیٰ کتبہ پر ہے) جنمی تشخیص کے طور پر ایک قوم کے لیے استعمال ہوا ہے نہ کہ کسی ملک کی تشخیص کے لیے جیسا کہ علیٰ کتبہ پر مرموق دیگر اسماء کا معاملہ ہے۔ یہ بات قادر پی کو روپر، پروفیسر یانبلیکل سکول روٹلمن نے کتاب الخروج کے ترجمہ پر اپنی تحریر و تغیریں تحریر کی ہے۔ (مطبوعہ ایڈیشنز و سرف چیرس ۱۹۷۸ء صفحہ ۱۱)
- مصطف موصوف نے تمام تاریخوں کو گھنਾ کر لکھا ہے۔ چنانچہ وہ اسرائیل کی حکومت کی ابتداء یا ۹۳۰ق م سے ہتھی ہیں حالانکہ حضرت داؤد ﷺ ہی کا زمانہ ۱۰۱۰ق م سے ۹۷۳ق م تک قرار دیا جاتا ہے۔ ان سے پہلے ساؤل کا دور حکومت ۱۰۲۵ق م سے شروع ہوا تھا۔ اس لیے اسرائیل کی حکومت کا آغاز اسی آخری سنہ کو قرار دیا چاہیے۔ ۱۴۔
- ایگزو (ایگزودس یعنی خروج) ۱۹۷۸ء صفحہ ۳۳ے شائع کردہ ایڈیسیون دو سرف باری چیرس اس امر میں کوئی شہ نہیں کہ یہ شارح باہم کا حوالہ دے رہا ہے۔ ۱۵۔
- پہلی فرانسیسی اشاعت۔ نومبر ۱۹۷۵ء ۱۶۔

۱۸۔ رسم دوم کی جو حضرت موسیٰ ﷺ کے واقعہ کا ایک دوسرا شاہد ہے۔ مگر اس حتم کے مطالعہ کا ایک موضوع رہی ہے۔ جس حتم کا مطالعہ مرفتلخ کی مگر کیا گیا ہے۔ اسی نوع کا تجدیدی کام اس کے لیے بھی درکار ہے۔  
مترجم کے حواشی:-

اس طبی مطالعہ کے جو قاہرہ میں ۱۹۷۵ء میں کیا گیا تھا تائجِ مصنف نے کئی فراشی علی انجمنوں کے سامنے ۱۹۷۶ء کے ابتدائی حصہ کے دوران پر ہے جن میں اکادمی ناسیونال دے میدے سین (قویٰ طبیٰ اکیڈمی) بھی تھی۔ ان تائج کا علم جب مصری عمدیداروں کو ہوا تو انہوں نے رسم دوم کی مگر کو فرانسی میں منتقل کرنے کا فیصلہ کیا۔ چنانچہ ۲۶ ستمبر ۱۹۷۶ء کو یہ مگر اعلیٰ کے لیے پیرس پہنچی۔

## قرآن، حدیث

اور

## جدید سائنس

اسلام میں ضوابط و قوانین کا واحد ذریعہ قرآن ہی نہیں ہے، حضرت محمد ﷺ کی حیات کے دوران اور آپ کی رحلت کے بعد قانون شریعت کی نوعیت کی زائد معلومات فی الحقیقت نبی کریم ﷺ کے اقوال و افعال کے مطابع سے حاصل کی گئی تھیں۔ اگرچہ روایت حدیث کے لیے تحریر کے ذریعہ کو بالکل ابتداء سے اختیار کیا گیا۔ لیکن اس کا بہت ساحصہ زبانی روایت سے حاصل ہوا۔ جن حضرات نے ان کو جمع کرنے کا کام کیا۔ انہوں نے ایسی تحقیقات کیں جو ماضی کے واقعات کا تذکرہ مرتب کرنے سے پہلے نہایت مشقتوں طلب ہوتی ہیں۔ اس کے باوجود انہوں نے معلومات کی فراہمی کے کمٹھن کام میں صحت کا بڑا خیال رکھا۔ یہ بات اس حقیقت سے واضح ہے کہ نبی کریم ﷺ کی جملہ احادیث کے لیے انتہائی مستند و مقدس مجموعوں میں ہیش ان حضرات کے نام شامل ہوتے ہیں جو ان احادیث کو روایت کرنے کے ذمہ دار ہوتے ہیں۔ یہ نام پیچھے کی طرف اس شخص تک پہنچ جاتے ہیں جس نے سب سے پہلے حضرت محمد ﷺ کے اہل بیت اطہار یا اصحاب کرام ہاشم سے یہ معلومات حاصل کی تھیں۔

اس طرح نبی کریم ﷺ کے اقوال و افعال کا ایک بہت بڑا ذخیرہ حدیث کے عنوان کے تحت حاصل ہوا۔ اس لفظ کے اصلی معنی ”الفاظ میں اطہار یا تقاریر“ کے ہیں۔ لیکن دستور کے مطابق افعال کے تذکرے کے لیے بھی اس لفظ کو استعمال کیا جاتا ہے۔

بعض مجموعے ان دہ سالوں میں ہی مظفر عالم پر لے آئے گئے تھے جو حضرت محمد ﷺ کی رحلت کے بعد تھے لیکن دو سال سے زیادہ عرصہ گذرنے کے بعد نہایت اہم مجموعے ظہور پذیر ہوئے۔ واقعات کا سب سے زیادہ مستند تذکرہ البخاری اور مسلم کے مجموعوں میں ہے جن کا زمانہ حضرت محمد ﷺ کے دو سال سے زیادہ عرصہ بعد کا ہے اور جن میں زیادہ قابل اعتقاد مواد پیش کیا گیا ہے۔ چند سال پہلے ایک دو لسانی عربی / انگریزی ایڈیشن اسلامی یونیورسٹی مہینہ کے ڈاکٹر محمد عسمن خان نے مرتب کیا ہے۔ البخاری کو عام طور پر قرآن کے بعد سب سے مستند کتاب سمجھا جاتا ہے۔ اس کو فرانسیسی میں ۱۹۰۸ء تا ۱۹۱۲ء میں پڑاں اور مرکاس نے "لے تر ادیسیوں اسلامک" (اسلامی روایات) کے عنوان سے ترجمہ کیا تھا۔ لہذا جو لوگ عربی زبان نہیں بول سکتے حدیثیں ان کی بھی دسترس میں ہیں۔ تاہم بعض ان ترجیحوں کے معاملے میں محتاط رہنے کی ضرورت ہے جو یورپی لوگوں نے کیے ہیں۔ ان میں فرانسیسی ترجمے بھی شامل ہیں۔ ان میں غیر صحیح باتیں اور غلط بیانات شامل ہیں جو اکثر حقیقی ترجمہ کی جگہ تشریحات ہیں۔ بعض اوقات ان میں حدیث کا صحیح مفہوم بڑی حد تک بدلتا دیا گیا ہے اور حقیقتاً کو اس حد تک بدلا گیا ہے کہ جو مفہوم اس کا کسی طرح بھی نہیں ہو سکتا وہ بیان کر دیا گیا ہے۔

جمال تک کہ ان کے مافذ کا تعلق ہے بعض احادیث اور مواعظ میں ایک بات مشترک ہے کہ ان کو کسی ایسے مصنف نے مرتب نہیں کیا ہو اپنے بیان کردہ واقعات کا یعنی گواہ ہو۔ نہ وہ اس وقت تک ضبط تحریر میں آئیں جب تک ان واقعات کو ظہور میں آئے کچھ عرصہ نہیں گزرا تھا۔ اہابیل کی طرح احادیث بھی سب کی سب مستند نہیں سمجھی جاتیں۔ ان میں سے تھوڑی تعداد ایسی ہے جن کو اسلامی روایات کے ماہرین متفقہ طور پر تسلیم کرتے ہوں۔ چنانچہ سوائے موطاء، صحیح مسلم اور صحیح بخاری کے ایک ہی کتاب میں اسکی حدیثوں کے ساتھ ساتھ جن کو مستند سمجھا جاتا ہے اسکی حدیثیں بھی ہیں جو مخلوق و مشتبہ ہیں اور ایسی بھی ہیں جن کو کلیہ مسترد کرنا چاہیے۔

تسلیم شدہ اہابیل کے برخلاف جن پر بعض جدید دور کے فضلاء اعتراض کرتے ہیں لیکن جو عیسائیوں کے مقدار حضرات میں کبھی مابہ النزاع نہیں رہیں، وہ حدیثیں بھی جو انتہا درجے کی مستند سمجھی جاتی ہیں، نقد و تبرہ کا موضوع رہی ہیں۔ تاریخ اسلام کے بالکل ابتدائی

دور میں اسلامی ذہن رکھنے والے حضرات نے حدیثوں کا نہایت گھری نظر سے جائزہ لیا۔ حالانکہ بنیادی کتاب (قرآن کریم) ہمیشہ حوالے کی کتاب سمجھی جاتی رہی اور اس پر کبھی کوئی اعتراض نہیں کیا گیا۔

میں اس چیز کو دلچسپی کا ایک موضوع سمجھتا ہوں کہ حدیث کے ادب کا یہ معلوم کرنے کے لیے جائزہ لوں کہ کس طرح حضرت محمد ﷺ وحی سے ہٹ کر ان موضوعات پر گفتگو کرتے تھے جن کی توضیح و تشریح سائنسی ترقی کے مطابق آئندہ صدیوں میں کی جاتی تھی۔ اگرچہ صحیح مسلم بھی ایک مستند مجموعہ ہے لیکن اس مطالعہ کے لیے میں نے خود کو ان احادیث کے متن تک مدد و رکھا ہے جو عموماً سے زیادہ مستند سمجھی جاتی ہیں یعنی البخاری کی احادیث۔ میں نے ہمیشہ اس حقیقت کو ذہن میں رکھنے کی کوشش کی ہے کہ ان متون کو جن لوگوں نے مرتب کیا ہے ان کی ترتیب اس معلومات کے مطابق تھی جس میں روایت جزوی طور پر زبانی تھی اور یہ کہ انہوں نے بعض حقائق کو زیادہ یا کم درج میں صحت کے ساتھ بیان کیا ہے اور ان انفرادی غلطیوں پر بھروسہ کیا ہے جو ان لوگوں سے سبزد ہوئیں جنہوں نے ان روایتوں کو منتقل کیا تھا۔ یہ متون ان دوسری احادیث سے مختلف ہیں جو کثیر تعداد میں لوگوں نے روایت کیں اور جو مسئلہ طور پر مستند ہیں۔ (۱)

میں نے ان معلومات کا جو ان احادیث کے جائزہ کے دوران حاصل ہوئیں ان معلومات سے مقابلہ کیا جو قرآن اور جدید سائنس کے حصہ میں پہلے ہی پیش کی جا چکی ہیں۔ اس مقابلہ کے نتائج آپ اپنے شاہد ہیں۔ حقیقت میں جدید سائنسی معلومات سے مقابلہ کرتے وقت قرآن میں شامل معلومات میں جو صحت و کھلائی دیتی ہے اور ان موضوعات پر جو بنیادی طور پر سائنسی رنگ میں رکھے ہوئے ہیں۔ احادیث میں انتہائی قابل اعتراض نویسیت کے جو بیانات دیئے ہوئے ہیں۔ دونوں میں فرق نہایت جیزاں کن اور شش وغیرہ میں بتلا کرنے والے ہیں۔ صرف ایسی ہی حدیثیں ہیں جن سے اس مطالعہ میں بحث کی گئی ہے۔

جو حدیثیں اپنے موضوع کے لحاظ سے قرآن کی بعض آیات کی توضیح و تفسیر ہیں وہ بعض اوقات ایسی تاویلات کی جانب لے جاتی ہیں جو اس وقت مشکل سے قابل قبول ہیں۔ ہم نے ایک آیت کی انتہائی اہمیت کا پہلے ہی جائزہ لیا ہے (سورہ ۸۸ آیت ۸۶) جس

میں بعض اوقات ایسی تاویلابت کی جانب لے جاتی ہیں جو اسی وقت مذکور سے قابل قبول ہیں۔ ہم نے ایک آیت کی انتقالی اہمیت کا پلے ہی جائزہ لیا ہے (سورہ ۸۸ آیت ۸۶) میں سورج کے متعلق کہا گیا ہے کہ وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقْرِلَهَا (اور سورج وہ اپنے ٹھکانے کی طرف چلا جا رہا ہے) اس کی تشریح ایک حدیث میں اس طرح کی گئی ہے ”غروب آفتاب پر سورج عرش کے پیچے سجدہ ریز ہوتا ہے اور دوبارہ طلوع ہونے کی اجازت چاہتا ہے۔ اجازت مل جاتی ہے اور پھر (ایک وقت ایسا آئے گا جب) وہ سجدہ ریز ہونے کے قریب ہو گا۔۔۔ وہ اپنے سفر کو جاری رکھنے کی اجازت چاہے گا۔ اس کو حکم ہو گا کہ پھر اسی جگہ لوٹ جاؤ جہاں سے آئے ہو چنانچہ وہ غرب میں طلوع ہو گا۔۔۔

(صحیح بخاری) ابتدائی متن (کتاب آفرینش جلد ۲ صفحہ ۲۸۸، جز ۵۳ باب ۲ شمار ۳۲۱) میں اور ناقابل ترجمہ ہے۔ اس کے باوجود اس عبارت میں ایک تمثیل ہے جو سورج کے اس دور کے تصور کو پیش کرتی ہے جس میں سورج زمین کے اعتبار سے حرکت کرتا ہے۔ سامنے اس چیز کے بر عکس تصور پیش کرتی ہے۔ اس حدیث کا استناد مشتبہ (ظفی) ہے۔

اسی کتاب کی ایک دوسری عبارت (کتاب آفرینش جلد چارم صفحہ ۲۸۸، جز ۵۳ باب ششم۔ شمار ۳۳۰) میں وقت کے لحاظ سے بڑے عجیب طریقہ پر جنین کے ارتقاء کے ابتدائی مدارج کا حساب پیش کیا گیا ہے۔ ان عناصر کو جو وجود بشری کی تکمیل کرتے ہیں، باہم ملنے میں چالیس دن کی مدت صرف ہوتی ہے۔ مزید چالیس دن اس بات میں لگتے ہیں جب جنین اس چیز میں تبدیل ہوتا ہے جو ایک پچھلی کی شکل میں ہوتی ہے اور تیرے چالیس دن کی مدت وہ ہوتی ہے۔ جب جنین کو بندھی بوٹی سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ پھر جب فرشتے یہ تعین کرنے کے لیے دخل انداز ہو جاتے ہیں کہ اس فرد کا مستقبل کیا ہو گا۔ اس وقت اس میں روح پھونگی جاتی ہے۔ جنینی ارتقاء کا یہ بیان جدید معلومات سے مطابقت نہیں رکھتا۔

جب کہ قرآن فری طب پر قطعاً کوئی عملی مشورہ سوائے ایک اشارہ (سورة ۱۴، آیت ۷۹) کے نہیں دستا جس میں شد کو معالجاتی امداد کے امکان کے طور پر بیان کیا گیا ہے (بغیر اس اشارہ کے کہ کون سی بیماری کا غلال ہے) حدیث اس موضوع پر نہایت تفصیلی بحث کرتی ہے۔ البخاری کے مجموعہ کا ایک پورا جز (جز ۶۷) ادویہ سے متعلق ہے۔ فرانسیسی ترجمہ میں یو

ہوداں اور مرکائیں نے کیا ہے۔ یہ موضوع جلد ۲ کے صفحہ ۲۶ سے صفحہ ۳۹ تک چلا گیا ہے اور ڈاکٹر محمد حسن خان کے دو لسانی عربی / انگریزی ایڈیشن میں جلد سات کے صفحہ ۳۹۵ سے صفحہ ۴۰۲ تک ہے۔ اس میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے کہ ان صفحات میں کچھ ایسی حدیثیں شامل ہیں جو قیاسی (ظہیری) ہیں۔ لیکن بحیثیت مجموعی وہ اس لحاظ سے دلچسپ ہیں کہ ان میں مختلف طبی مضمایں پر جن کے متعلق اس وقت بحث کرنا ممکن تھا، آراء کا ایک خاکہ پیش کیا گیا ہے۔ ان میں کئی حدیثیں جو بخاری کے دوسرے اجزاء میں شامل کی گئی ہیں اور طبی رنگ اختیار کیے ہوئے ہیں ملائی جاسکتی ہیں۔

اس طرح ہمیں ان میں ایسے بیانات بھی ملتے ہیں جن میں نظریہ کے اثرات، جادو، سحر اور جہاز پھونک کے اثرات بتائے گئے ہیں۔ اگرچہ پیسے لے کر قرآن کو اس کام کے لیے استعمال کرنے پر پابندی عائد کی گئی ہے۔ ایک حدیث ایسی ہے جس میں اس بات پر زور دیا گیا ہے کہ بعض تاریخیں ایسی ہوتی ہیں جو جادو کے اثرات کے خلاف بطور حفاظت کے کام میں لائی جاسکتی ہیں اور جادو منتر کو زہریلے سانپ کے کائی کے خلاف استعمال کیا جاسکتا ہے۔

لیکن ہمیں یہ بات جان کر تعجب نہ کرنا چاہیے کہ ایسے زمانے میں جب ادویہ کے سائنسی استعمال کے امکانات بہت محدود تھے لوگوں کو معمولی ترکیبوں پر بھروسہ کرنے کا مشورہ دیا جاتا تھا۔ قدرتی معالجات جیسے خون نکالنا، پختنے لگوانا، گرم لوہے داغنا، جوہر سے پختنے کے لیے سرمنڈانا، اوٹ کے دودھ، بعض بیجوں مثلاً سیاہ زیرہ اور ہندی کٹ (ہندی کٹ) جیسے پودوں کا استعمال کرنا بتایا جاتا تھا۔ یہ مشورہ بھی دیا جاتا تھا کہ خون کو روکنے کے لیے کھجور کی پتوں سے بنی ہوئی چٹائی کو جلا کر زخم میں اس کی راکھ بھردی جائے۔ ضرورت کے وقت تمام قابل حصول ذراائع جو واقعی مفید ہو سکتے ہیں، کام میں لائے جاتے تھے۔ لیکن لوگوں کو اوٹ کا پیشتاب پینے کا مشورہ دینا بیماری طور پر کوئی زیادہ اچھا خیال نہیں ہے۔

اس وقت ان موضوعات سے متعلق جو بعض بیماریوں کے بارے میں ہیں تاویلات و تشریحات پیش کرنا مشکل ہے۔ ان میں سے مندرجہ ذیل کا ذکر کیا جاتا ہے۔

**بخار کے اسباب:-** اس واقعہ کی شادت کے طور پر چار بیانات ہیں۔ ”بخار دوزخ کی گرفتی سے ہوتا ہے۔“ (بخاری۔ کتاب الدواء جلد هشتم باب ۲۸ صفحہ ۳۹۲)

ہر بیماری کے لیے ایک دوا ہے:- ”خدا نے کوئی ایسی بیماری پیدا نہیں کی جس کا

اس نے علاج نہ پیدا کیا ہو۔“<sup>(۲)</sup> (ایضاً باب اول صفحہ ۸۹۶)

اس قصور کو حدیث ذباب (مکھی کی حدیث) سے واضح کیا گیا ہے۔ ”اگر تم میں سے کسی شخص کے برتن میں مکھی گر جائے تو اس پوری مکھی کو اس (برتن) میں ڈبو اور پھر اس کو پھینک دو۔ کیونکہ اس کے ایک پر میں بیماری ہے اور دوسرے میں شفا ہے۔“ (اس کا تریاق) یعنی اس بیماری کا علاج (ایضاً باب ۱۵ صفحات ۳۵۲ - ۳۵۳) نیز کتاب آفریش جز ۵۳ - باب ۱۵ صفحات ۳۵۲ - ۳۵۳ میں ذکر ہے۔

ساتھ کو دیکھنے سے اسقاط حل (جس سے انداز بھی ہو سکتا ہے) یہ بات کتاب آفریش جلد چارم (باب ۱۱ اور ۱۲ - صفحات ۸۸۰ تا ۸۸۳) میں مذکور ہے۔

ایام کے دوران سیلان خون۔ (ایام حیض) کتاب الحیض جلد چارم جز ۶ صفحات ۳۹۰، ۳۹۵ پر ایام کے دوران سیلان خون کے سبب پر دو حدیثیں دی گئی ہیں۔ (باب ۲۱ اور ۲۸) ان میں دو عورتوں کا حوالہ دیا گیا ہے۔ پہلی عورت کے سلسلے میں علامات کا غیر تفصیلی بیان ہے جس میں بتایا گیا ہے کہ ’سیلان خون‘ خون کی ایک نالی سے ہوتا ہے۔ دوسری میں بتایا گیا ہے کہ کسی عورت کو سات سال تک ایام کے دوران سیلان خون ہوتا رہا اور اس کا سبب بھی وہی نالی سے خون کا اخراج بتایا گیا ہے۔ مذکورہ بالا کے اصل اسباب کے لیے مفروضے قائم کیے جا سکتے تھے۔ تاہم یہ بات بالکل صحیح ہو سکتی ہے۔

یہ بیان کہ بیماریان متعدد نہیں ہوتیں۔ البخاری کے مجموع حدیث میں کئی جگہ (باب ۱۹، ۲۵، ۳۰، ۳۱، ۵۳ اور ۵۴) جلد چارم جز ۶ کتاب الدواء بعض خصوص حالتوں کا ذکر ہے۔ مثلاً جذام (صفحہ ۳۰۸) طاعون (صفحات ۳۱۸ اور ۳۲۲) خارش (صفحہ ۷) اور عمومی بیانات بھی پیش کیے گئے ہیں۔ لیکن مسخر الذکر نہایت نمایاں مقناد بیانات کے پہلو بہ پہلو رکھے گئے ہیں۔ مثلاً یہ مشورہ دیا گیا ہے کہ ان علاقوں میں نہ جاؤ جہاں طاعون پھیلا ہوا ہو اور جدایی مخصوص سے دور رہو۔

لذدا یہ نتیجہ نکالنا ممکن ہے کہ بعض ایسی حدیثیں بھی موجود ہیں جو سائنسی اعتبار سے ناقابل قبول ہیں۔ ان کے مستند ہونے میں شبہ ہے۔ ان کے حوالہ دینے کا مقصد صرف اس مقابلہ کی وجہ سے ہے کہ وہ قرآن مجید کی ان آیات کے ساتھ آئی ہیں جن کا حوالہ اوپر دیا گیا

ہے۔ حالانکہ ان آیات میں ایک بیان بھی غیر صحیح نہیں ہے۔ ظاہر ہے کہ یہ جائزہ بڑی اہمیت کا حامل ہے۔

یہ بات یقیناً یاد رکھنی پڑے گی کہ نبی کرم مسیح کی رحلت پر دو تحریرات جو اس ذریعہ سے آئیں۔ دو گروہوں میں بٹ گئی ہیں۔

اولاً مومنین کی ایک جماعت کو قرآن مجید حفظ یاد تھا۔ نبی کرم مسیح کی طرح انہوں نے بھی متعدد بار پڑھا تھا۔ علاوہ ازیں قرآن کریم کے متن کی تحریر پسلے سے موجود تھی۔ یہ تحریر رسول مسیح کے زمانہ میں اور ہجرت سے قبل بھی محفوظ کر لی گئی تھی۔ (۳)

ثانیتاً حضور مسیح کے وہ صحابہ جو آپ مسیح سے قریب ترین تھے اور مومنین جنہوں نے آپ مسیح کے اقوال و افعال سے اور دیکھے تھے انہوں نے ان باتوں کو یاد رکھا اور جب اصول و ضوابط اخذ کر کے مرتب کیے جانے لگے تو قرآن کریم کے علاوہ تائید کے لیے ان پر بھی بھروسہ کیا۔ (۴)

نبی کرم مسیح کی رحلت کے بعد کے سالوں میں وہ متون جمع کیے گئے جن میں اس تعلیم کی جو آپ مسیح نے چھوڑی تھی، دو قسمیں موجود تھیں۔ حدیثوں کو جمع کرنے کا کام ہجرت کے تقریباً چالیس سال بعد شروع کیا گیا۔ لیکن قرآنی سورتوں کو جمع کرنے کا کام حضرت ابو بکر صدیق (رض) کے زیر گرفتاری پسلے ہی شروع ہو چکا تھا۔ خصوصیت سے حضرت عثمان بن عشر کے دور میں یہ کام ہوا۔ متوخر اللذ کرنے اپنے زمانہ خلافت میں ایک مخصوص (۵) متن کی اشاعت کی یعنی حضرت محمد مسیح کی رحلت کے بارہوں اور چوبیسویں سال کے درمیان یہ کام انجام پایا۔

جب بات پر نہیت کراہت کے ساتھ زور دیتا پڑتا ہے۔ وہ ان دونوں متون کے درمیان ناموافقت اور غیر یکساخت ہے۔ اولیٰ نقطہ نظر سے بھی اور مضمون کے اعتبار سے بھی۔ قرآن کریم کی طرز کا حدیث کے طرز سے مقابلہ کرنا حقیقتاً ناقابل تصور ہے۔ جو بات اس سے بھی بڑھ کر ہے وہ یہ ہے کہ جب دونوں متون کا مقابلہ جدید سائنسی معلومات سے کیا جائے تو دونوں میں تباہ و تناقض کو دیکھ کر انسان حیران و ششد رہ جاتا ہے۔ مجھے امید ہے کہ جو بات اس سے نکلتی ہے۔ میں اس کے انصار میں کامیاب ہو گیا ہوں۔

ایک طرف قرآن مجید کے بیانات ہیں جو اکثر عام باتیں معلوم ہوتے ہیں۔ لیکن ان

میں وہ معلومات پہنچا ہیں جو آئندہ چل کر سائنس منصہ شہود پر لانے والی تھی۔ دوسری طرف احادیث کے بعض بیانات ہیں جو اپنے زمانہ کے خیالات سے مکمل طور پر مطابقت رکھتے ہوئے معلوم ہوتے ہیں لیکن جن میں وہ رائیں شامل ہیں جو آخر سائنسی اعتبار سے ناقابل قبول معلوم ہوتی ہیں۔ یہ ان بیانات کے مجموعہ میں پیش آتی ہیں جن کا تعلق ان اسلامی ضوابط و قوانین سے ہے جن کا استفادہ بغیر شک و شبہ کے تسلیم کر لیا گیا ہے۔

بالآخر یہ بات بتائی پڑے گی کہ حضرت محمد ﷺ کا روایہ قرآن مجید کے بارے میں اپنی ذاتی احادیث سے بالکل مختلف تھا۔ قرآن مجید کے متعلق آپ نے فرمایا تھا کہ وہ وحی آسمانی ہے۔ ہبھیں سال سے زیادہ عرصہ تک نبی کریم ﷺ نے نمایت توج سے اس صورت میں جیسی کہ ہم اسے دیکھ رہے ہیں، سورتوں کے اعتبار سے اس کو ترتیب دلایا۔ قرآن کریم وہ چیز تھی جس کو آپ کی حیات طیبہ میں تحریری شکل میں لایا گیا۔ اور نمازوں میں پڑھنے کے لیے اس کو حفظ یاد کیا گیا۔ حدیثوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ اصولی طور پر آپ کے افعال اور ذاتی غوروں گلر کا ایک تذکرہ ہے۔ لیکن آپ ﷺ نے ان کو دوسروں پر چھوڑ دیا کہ وہ اپنے طرز زندگی میں ان کو اپنے لیے نمونہ سمجھیں اور اگر چاہیں تو ان کو عوام میں پھیلائیں۔ اس سلسلے میں آپ نے کوئی ہدایت جاری نہیں کیں۔ (۲)

اس حقیقت کے پیش نظر کہ ایک محدود تعداد میں حدیثیں ایسی ہیں جو یقینی طور پر نبی کریم ﷺ کے خیالات کی ترجیحی کرتی ہیں۔ باقی احادیث کے متعلق یہ خیال کرنا پڑے گا وہ آپ کے زمانے کے دوسرے لوگوں کے خیالات ہیں۔ خصوصیت سے ان مضامین سے متعلق جن کا یہاں حوالہ دیا گیا ہے۔ جب ان مشتبہ اور غیر مستند احادیث کا مقابلہ قرآن مجید کے متن سے کیا جاتا ہے تو ہمیں ان میں زبردست اختلاف دکھائی دیتا ہے۔ یہ موازنہ اس دور کی ان تحریروں کے جو سائنسی طور پر غیر صحیح بیانات کی وجہ سے چیستان بن گئی ہیں اور قرآن کے جو تحریر میں آتی ہوئی وحی کی کتاب اور اس قسم کی غلطیوں سے پاک ہے۔ (۳) درمیان زبردست فرق کو نمایاں کرتا ہے۔ (اگر اب بھی اس کوئی ضرورت ہے۔)

## حوالی

- ۱۔ مسلم ماہرین پہلی قسم کو لفظ "قلقی" سے تعبیر کرتے ہیں اور دوسری کو لفظ "قوی" سے۔
- ۲۔ کما وکھ جہاں میں نہیں کوئی ایسا کہ جس کی دو احتیاطی کی ہونہ پیدا (سدسہ طالب)
- ۳۔ اجہرت کا واقعہ ۶۶۲ء میں یعنی حضرت محمد ﷺ کی رحلت سے دس سال قبل ہوا تھا۔ یہ توجیہ متعلق نہیں ہے۔ ہمارے نزدیک قرآن مجید سے متصادم احادیث کو موضوع قرار دینا مناسب ہو گا۔ (مترجم)
- ۴۔ حضرت عثمان بن عفی کے دورِ خلافت میں صرف قریش کی قرأت پر سب کو جمع کیا گیا۔ (مترجم)
- ۵۔ یہ سب قیاسات ہیں۔ ورنہ آپ کا یہ ارشاد حدیث کی اہمیت و ضرورت پر پوری طرح دلالت کرتا ہے۔ "میں تمہارے پاس دو چیزوں چھوڑے جاتا ہوں ایک کتاب اللہ اور دوسری اپنی سنت۔ جب تک ان دونوں کو کچھ رہو گے گمراہ نہیں ہو گے۔" حقیقت میں مصنف علام نے یہ مفروضہ اس بنیاد پر قائم کر لیا کہ ان کے نزدیک "تمام احادیث آپ کے اقوال و افعال ہیں۔" یہ مفروضہ سرے سے غلط ہے۔ دراصل جو باقی قرآن سے متصادم نہیں ہیں صرف وہ آپ کی احادیث ہیں اور جو قرآن کی تعلیمات کے خلاف پڑتی ہیں وہ موضوعات میں شامل کی جانی چاہیے۔ کیونکہ قرآن کریم میں صاف طور پر مقادیا گیا ہے۔ وہاں **يَنْطَلِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى** "آپ کوئی بات بھی اپنی طرف سے نہیں کہتے بلکہ وہی بات ہوتی ہے جو آپ پر دھی کی جاتی ہے۔" ایک سورت میں یہ کہ دعا کہ کچھ باقی آپ کی قرآنی خاتمیت کے خلاف بھی ہوتی ہیں قطعاً خلاف واقعہ ہے۔ آپ جو کچھ فرماتے یا عمل کرتے وہ سراسر قرآن کریم کی توضیح و تشریع ہوتا تھا۔ اس لئے اس کے قرآن سے تباہ ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔
- ۶۔ نہایی نظر سے احادیث کی سچائی تک و شبہ سے بالاتر ہے لیکن جب ان میں دنیاوی

زندگی سے متعلق معاملات بیان ہوتے ہیں تو نبی کرم ﷺ اور دوسرے انسانوں میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔ ایک حدیث اسی ہے جن میں رسول اللہ ﷺ کی ایک حکمتگو کا بیان ہے۔ اس میں آپ نے فرمایا۔ ”جب کبھی میں تمہیں دین سے متعلق کوئی حکم دیتا ہوں تو تمہارے لئے لازمی ہے کہ اس کی تفہیل کرو اور اگر میں اپنی ذاتی رائے سے کوئی بات کوں (اس بات کو یاد رکھیے) تو میں بھی ایک بشر ہوں۔“ الرغی نے اپنی کتاب ”الاسوی“ میں اس بیان کو حسب ذیل طریقہ پر بیان کیا ہے۔ ”اگر میں تمہارے دین کے بارے میں کوئی چیز تمہارے پاس لاوں تو اس کے مطابق عمل کرو اور اگر میں کوئی بات اس دنیا سے متعلق لاوں تو تم اپنے دنیوی معاملات کو مجھ سے بہتر جانتے ہو۔“ لیکن یہ ہاتھ دہ ہیں جو ہماری روزانہ زندگی میں روئما ہوتی ہیں۔ اسی ہاتھ آپ سے منسوب نہیں کی جاسکتیں جو قرآن کے مضمون سے متصادم ہوں اور چیستان بن کر رہ جائیں۔ جیسے عمار دوزخ کی گرفتی سے ہوتا ہے۔ اسی حدیثوں کو موضوع قرار دنا پڑے گا۔ (مترجم)

## عام نتائج

اس مطالعہ کے اختتام پر ایک حقیقت جو نہایت واضح طور پر سامنے آتی ہے، یہ ہے کہ صحف مقدسہ کے متون پر مغرب میں جو غالب رائے اس وقت دکھائی دیتی ہے وہ مشکل سے حقیقت پر مبنی قرار دی جا سکتی ہے۔ ہم نے ان حالات، ان زمانوں اور ان طبقوں کا جائزہ لیا ہے جن میں عمد نامہ قدم انجیل اور قرآن کے عناصر کو جمع کیا گیا اور تحریر میں لایا گیا۔ وہ حالات بخوان الہامی صحیفوں کے وجود میں آئنے کے وقت تھے، آپس میں ایک دوسرے سے بڑی حد تک مختلف تھے جو ایک ایسی حقیقت ہے کہ ان متون اور ان کے مضامین کے بعض پہلوؤں کے استناد سے متعلق ہے انتہا اہمیت کی حامل ہے۔

عمر نامہ، قدم ایسی متعدد ادبی تحریروں پر مشتمل ہے جو تقریباً نو سو سال کی مدت میں لکھی گئیں۔ یہ ایک انتہائی غیر یکساں اور مختلف النوع چیزکاری کا کام ہے جس کے ٹکڑوں کو صدیوں کے دوران انسان نے بدلتا ہے۔ جو چیز پہلے سے موجود تھی۔ اس میں کچھ حصوں کا اضافہ کر دیا گیا ہے۔ چنانچہ آج یہ تھانا بعض اوقات نہایت مشکل ہو جاتا ہے کہ ابتداؤ و کمال سے آئے تھے۔

انجیل کا مقصد حضرت یوسف سعیؑ کے اقوال و افعال کے ذریعہ لوگوں کو وہ تعلیمات پہنچانا تھا جو وہ اپنی حیات دینی کے مشن کی تجھیل کے وقت لوگوں کو دینا چاہتے تھے۔ بدستی سے انجیل کے مصنفوں ان معلومات کے جو انسوں نے درج کیں یعنی شاہد نہیں تھے۔ وہ صرف ترجمان تھے جنہوں نے ان معلومات کا اطمینان کیا جو یہید سے طریقے پر ایسی خبریں تھیں جن کو مختلف یہودی، عیسائی فرقوں نے حضرت یوسف سعیؑ کی قومی زندگی سے متعلق محفوظ کیا تھا اور جو زبانی روایات اور ایسی تحریروں کے ذریعے منتقل ہوئی تھیں جن کا آج کوئی وجود نہیں ہے اور جو زبانی روایات اور قطعی متون کے بیچ میں ایک درمیانہ درجہ تھا۔

آج اس روشنی میں یہودی و عیسائی صحاف کا جائزہ لینا چاہیے اور معروضی طریقہ اختیار کرنے کے لئے وہ کلائیکل تصور ترک کرنا چاہیے جو ماہرین نے تقاضیر میں پیش کیا ہے۔ ذراائع کی کثرت کا ناگزیر نتیجہ یہ ہے کہ تناقضات اور اختلافات پیدا ہو گئے ہیں۔ ان کی بہت سی مثالیں پیش کی جا چکی ہیں۔ انجل کے مصنفوں کا (جب وہ یوں سچ کے متعلق گفتگو کرتے ہیں) بعض واقعات کو بڑھا چڑھا کر بیان کرنے میں وہی روایہ ہوتا تھا جو اپنی بیانیہ نسلیوں میں فرانسیسی متوسط دور کے ادب کے شعراء کا ہوتا تھا۔ نتیجہ اس کا یہ تھا کہ واقعات ہر انفرادی بیان کرنے والے کے نقطہ نظر کو ظاہر کرتے تھے اور اس لیے اکثر حالتوں میں جو واقعات بیان کیے جاتے تھے ان کا استناد بے انتہا ملکوں و مشتبہ ہو گیا ہے۔ اس چیز کے پیش نظر یہودی عیسائی صحیفوں میں سے ان چند بیانات کا جو جدید معلومات سے کچھ علاقہ رکھتے ہیں جائزہ یہیش اس خزم و احتیاط سے لینا چاہیے جو ان کے استناد کی مشتبہ نوعیت کا انتظام ہے۔

تضادات، ناممکنات اور تناقضات جو جدید سائنسی معلومات سے ہوتے ہیں۔ ان کو ان الفاظ میں بہ آسانی بیان کیا جاسکتا ہے۔ جن کے بارے میں صدر میں پیالا جا چکا ہے لیکن عیسائیوں کو زیادہ حیرت اس وقت ہوتی ہے جب وہ اس بات کو محسوس کرتے ہیں کہ جدید مطالعہ کے بہت سے بدیکی متنج میں دھوکہ دینے کی غرض سے متعدد سرکاری شارصین کی ایسی سلسلہ اور در درس کوششیں رہی ہیں کہ انہوں نے غدر خواہنہ تنہ ریزی سے نغمہ کے سروں کو ترتیب دے کر یہی چالاکی کے ساتھ منطقی نوعیت کے مداریوں کا کردار ادا کیا ہے۔ اس کی واضح مثال حضرت یوں سچ کے وہ نسب نامے ہیں جو مقی اور لوقا نے دیئے ہیں جن میں باہم تضاد ہے اور جو سائنسی اعتبار سے ناقابل قبول ہیں۔ بعض ایسی مثالیں پیش کی گئی ہیں جن سے اس روایہ کا صاف طور پر اظہار ہوتا ہے۔ یو جتنا کی انجلی پر خصوصی توجہ دی جانی چاہیے۔ اس لیے کہ اس میں اور باقی تین انجلیوں کے درمیان بڑے اہم اختلافات ہیں۔ بالخصوص یہ حقیقت سامنے ہے کہ اس انجلی میں مقدس عقلیہ ربانی کا تذکرہ نہیں ہے اور یہ بات عام طور پر لوگوں کے علم میں نہیں ہے۔

نزول قرآن کی ایک تاریخ ہے جو بنیادی طور پر ان دونوں سے مختلف ہے اس کا پہملاً لگ بھگ بیس سال کی مدت پر ہے۔ جیسے ہی یہ حضرت جبرائیل کے ذریعے حضرت عمر

مصطفیٰ ﷺ کے پاس پہنچا تھا ویسے ہی اہل ایمان اس کو حضور کر لیتے تھے پھر اس کو حضرت محمد ﷺ کی حیات طبیبہ کے دوران ضبط تحریر میں بھی لے آیا گیا تھا۔ قرآن کریم کی آخری تحقیقات خلیفہ الرسول حضرت عثمان بن عٹا کے زمانہ میں کی گئیں۔ جس کی ابتداء نبی کریم ﷺ کی رحلت کے پارہ سال بعد اور انتاچوبیں سال بعد ہوئی۔ اس وقت یہ فائدہ حاصل تھا کہ جن لوگوں کو قرآن پہلے ہی سے حضور یاد تھا ان سے اس کا موازنہ کر لیا جاتا تھا۔ کیونکہ انہوں نے بوقت نزول ہی اس کو یاد کر لیا تھا۔ اور بعد میں برابر اس کی تلاوت کرتے رہے تھے۔ ہمیں معلوم ہے کہ متن کو اسی وقت سے پوری دیانت داری سے محفوظ کیا گیا ہے اس کی وجہ سے استفادہ کا کوئی مسئلہ ہی پیدا نہیں ہوتا۔

قرآن مجید ان دونوں صحیفوں سے جو اس سے قبل نازل ہوئے تھے ہر چہ کراپنا کام جاری رکھے ہوئے ہے اور اپنے بیانات کے لحاظ سے تضادات و تناقضات سے پاک ہے۔ جب کہ انجیل میں انسان کی کارگزاریوں کی علامت پائی جاتی ہے قرآن کریم کی ان لوگوں کے لیے جو معروضی طور پر اور سائنسی اعتبار سے اس کا جائزہ لیتے ہیں ایک الگ خوبی ہے۔ وہ خوبی جدید سائنسی معلومات سے اس کی کلی طور پر مطابقت ہے۔ اس سے بھی بڑھ کر جو بات ہے وہ یہ ہے کہ اس میں ایسے بیانات موجود ہیں (جیسا کہ بتایا جا چکا ہے) جو سائنس سے مریوط ہیں۔ اسی صورت میں یہ بات ناقابل تصور ہے کہ حضرت محمد ﷺ کے زمانہ کا کوئی شخص اس کا مصنف ہو سکتا۔ (۱) یہی وجہ ہے کہ جدید سائنسی معلومات ہی نے ہمیں قرآن کریم کی بعض آیات کو سمجھنے کا موقع دیا ہے جن کی توضیح کرنا اس زمانہ میں ممکن نہ تھا۔

بائبل اور قرآن کے ایک ہی مضمون کے کئی بیانات کے موازنہ سے وہ بنیادی اختلافات ظاہر ہوتے ہیں جو اول الذکر کے بیانات کے جو سائنسی اعتبار سے ناقابل قبول ہیں اور موخر الذکر کے بیانات کے جو جدید معلومات سے ہم آہنگ رکھتے ہیں، درمیان دھکائی دیتے ہیں۔ مثلاً تخلیق اور طوفان عالمگیر کے واقعات ہیں۔ البتہ بائبل کا ایک انتہائی ضروری حکملہ جو قرآن مجید کے متن میں خردخ کی تاریخ کے موضوع پر ہے اثرباتی تحقیقات کے ساتھ بے انتہا مطابقت رکھتا ہے۔ یہ تحقیقات حضرت موسیٰ ﷺ کے زمانہ کے تین سے متعلق ہے۔ علاوہ ازیں دیگر موضوعات پر قرآن اور بائبل میں بڑے اختلافات ہیں۔ یہ اختلافات اس دعویٰ کو غلط

ثابت کردیتے ہیں جس میں بغیر ذرا سی شادت کے یہ کہا جاتا ہے کہ حضرت محمد ﷺ نے قرآن کا متن پیش کرنے کے لیے ہبیل کی نقل کر دی۔ جب سائنس سے متعلق بیانات کا جو ان احادیث کے مجموعہ میں پائے جاتے ہیں۔ جن کا اتساب حضرت محمد ﷺ سے کیا جاتا ہے لیکن جن میں سے اکثر مشتبہ ہیں (حالانکہ وہ اس دور کے مقام کی عکاسی کرتے ہیں) قرآن میں شامل اسی علم کی معلومات سے قابلی موافقة کیا جاتا ہے تو فیر یہ کہ اس تدریجی ہوتی ہے کہ ان دلوں کے ایک ہی ماقبل ہونے کا تصور خارج از بحث ہو جاتا ہے۔ حضرت محمد ﷺ کے زمانہ کی معلومات کی نوعیت کو دیکھتے ہوئے یہ بات ناقابل تصور معلوم ہوتی ہے کہ قرآن کے بہت سے وہ بیانات جو سائنس سے متعلق ہیں کسی بشر کا کام ہو سکتے ہیں لذا یہ بات مکمل طور پر صحیح ہے کہ قرآن کو وی آسمانی کا انتصار سمجھا جائے لیکن ساتھ ہی اس استناد کے سبب جو اس سے فراہم ہوتی ہے نیزان سائنسی بیانات کی وجہ سے جن کا آج بھی مطالعہ کرنا بینی نوع انسان کے لیے ایک چیخی ہے، اس کو ایک انتہائی خصوصی مقام حاصل ہے۔

## قصہ

## حوالشی

مصطفی علام کا مقصد یہ ہے کہ جب قرآن میں اس زمانہ کے خیالات سے مختلف خیالات  
ملئے ہیں تو لازمی طور پر یہ ایک الہامی کتاب ہے اور اس کو کسی انسان نے خود تصنیف نہیں  
کیا۔